Bibliothéque de I'enseignement de [I'histoire ecclésiastique

LE GHRISTIANISME

DANS

L’EMPIRE PERSE

SOUS LA DYNASTIE SASSANIDE
(224-632)

PAR

J. LABOURT

DOCTEUR EN THEOLOGIE, DOCTEUR ES LETTRES

DEUXIEME EDITION

PARIS

LIBRAIRIE VICTOR LECOFFRE
RUE BONAPARTE, 90

1904



TABLE DES MATIERES

] 5013 (o Vo) /AN Ceerraeeaaes .
PREFACE. ......ovvnn. et etaee e it e e et araraan .
BIBLIOGRAPHIE, . . oottt e st e ieieiaeaenrnnarans e

CHAPITRE PREMIER

LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE

I. L’empire des Sassanides. Son organisation intérieure.

Races et religions. — 1I. Traditions légendaires concer-

nant I'introduction du christianisme en Perse, — 111, Cri-

| tique de ces traditions. — IV. La chrétientd d’Orient
avant le milicu du mre siecle.............. fererersnnans

| CHAPITRE I

Pages,
IX

X1
Xv

L’ORGANISATION DE L'EGLISE DE PERSE AU COMMENCE-

| MENT DU IV® SIECLE
| L. L’ccuvre de Papa : ses luttes pour établir la primauté du
| siége de Séleucie-Ctésiphon. — II. L’institution monas-

tique. — IIl. Le dogme et la discipline. — IV, Les adver-
saires du christianisme : juifs, mages, hérétiques......

CHAPITRE III

LA PERSECUTION DE sapor 11 (339/40-379)

1. Les Chrétiens et le pouvoir royal. Causes de la perséeu-

18



370 TABLE DES MATIERES.

P
tion générale,—II. Critique dessources hagiographiques.
— III. Caractéres généraux de la persécution de Sapor.
— 1V, Analyse des principales Passions................. 43

CHAPITRE IV

LA REORGANISATION DE L'EGLISE DE PERSE

—

. L’état des chrétientés persanes depuis la mort de Sa-
por 1I jusqu'a 'avénement de Iazdgerd I (379399). — II,
Les négociateurs de la paix religieuse : Maruta, Isaac et
Tazdgerd I**. — IIl. Le concile de Séleucie (410), — IV,
Les successeurs d’lsaac : Ahai et lahbalaha (4110420).... 83

CHAPITRE V

LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE

La persécution de lazdgerd I et de Bahrém V. — 1L
Le catholicat de Dadiso® (421-456). — III. La persécu-
tion de lazdgerd I1. Le catholicat de Babowai (456-485).... 104

—

CHAPITRE VI

LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE

—

. Barsauma, de Nisibe. Ses luttes contre les monophysites.
— II. Ses démélés-avec les catholicos Babowai et Acace.
— III. La décadence de I'Fglise de Perse depuis l'avéne-
ment de Babai jusqu'a celui de Maraba (497-510)....... 131

CHAPITRE VII

LA REFORME DU VI® SIECLE

—

. Le régne de Maraba. Chosrau I et les chrétiens (540-552).
— II. Le catholicos Joseph. Sa déposition (552-567). —
lIL. Les Pontificats d’Ezéchiel et d'ISo'yahb I (569585)... 162



TABLE DES MATIERES. 31

CHAPITRE VIlI

CHOSRAU II ET LBS CHRETIENS

Pages,
1. L’avénement de Chosrau II. Catholicat de Sabrifo, —
II. Les progrés desJacobites en Perse. Gabriel de Siggar.
Le catholicos Grégoire. Interrégne. Yazdin I'Argentier. —
L. L’invasion des Perses dans l'empire byzantin; re-
vanche d’Héraclius. Chosrau persécute tous les chrétiens.
Sa mort. —IV. L’avénement d’I$o'yahb II. L’organisation
de I'Eglise jacobite en Perse (628). Chute de Fempire des

Sassanides............. e ar e 208

CHAPITRE IX

LE DEVELOPPEMENT DE LA THEOLOGIE NESTORIENNE

by

. Formation dela christologie nestorienne en Occident, de-
puis les origines jusquau licenciement de I'Ecole des
Perses (428-457). — 1I. Fixation de l'orthodoxie persane
(457-553). — III, La querelle des Trois Chapitres ctles con-
troverses origénistes. Leur répercussion en Perse. — La
dogmatique officielle au début du viesiéele............ 247

CHAPITRE X

LES ECOLES NESTORIENNES

—

. Les Ecoles de Scleucic et de Nisibe. — Il Le réglement
intéricur de I'Ecole de Nisibe ; 'organisation des études. 3238

CHAPITRE XI

L'INSTITUTION MONASTIQUE

. 8aint Eugéne et les traditions l1égendaires sur origine du
monachisme, — [I. Abraham de Kagkar, Le « Grand Mo-
nastére ». — IIIT La régle monastique................ . 302



372 TABLE DES MATIERES.

CHAPITRE XII

LE DROIT CANONIQUE DE L'EGLISE DE PERSE

Pages,

I. La hiérarchie. — 11, Les sacrements. — 111, Le pouveir
Judiciaire........ooiiiiiiiiiiiinn Ceeierrrnaieeany 32
CONCLUSION  t ettt vt esa s er e nanetsenanennanenans 37

TABLE SYNCHRONIQUE DES ROIS DE PERSE ET DES PATRIARCHES.. 353
INDEX DES NOMS PROPRES. vuvatvuurorevnrruncensosarneinrnes 355

TYPOGRAPHIE FIRMIN-DIDOT ET C'%, — MESNIL (EURE).




MEME LIBRAIRIE

’

De Timotheo I, Nestorianorum patriarcha
(728-823) et Christianorum orientalium condicione sub
Chaliphis Abbasidis; accedunt XCIX eiusdem Timothel
definitiones canonice e textu syriaco inedito, nunc pri-
mum latine reddite. Thesim Facultati litterarum pari-
siensi proponebat HieroNyMus LABouURT, ejusdem Fa-
cultatis quondam alumnus, societatis asiaticee sodalis,
Pvol.in-Be. Prix . .. .............. 4 fr.



Sur le témoignage favorable de P'examinateur,
Nous permettons I'impression.

Paris, le 13 Juin 1904,
G. LEFEBVRE,

Vic. gén.




113420
DEC 17 1907

DDe35
Y

A MES MAITRES

MM. IGNAZIO GUIDI

Professeur de langues sémitiques 3 I'Université Romaine,
Correspondant de I'Institut de France,

ET

RUBENS DUVAL

Professeur de Langue et Littérature araméennes
au Collége de France,

HOMMAGE

DE RESPECTUEUSE RECONNAISSANCE

(B






PREFACE

Les chrétientés de 1'Orient Romain attirent
depuis plusieurs siécles déja et n’ont pas cessé
de retenir I'attention des érudits. On ne saurait en
dire autant des Eglises fondées par dela les fron-
tieres de 'Osrhoéne, dans les contrées fameuses
de I’Assyrie, de la Babylonie, de la Susiane et
de I'Iran persique. C'est & peine si les historiens
mentionnent 'existence de ces centres religieux,
a propos de la persécution de Sapor II, narrée
par Sozoméne, ou de 'hérésie nestorienne, qui,
chassée de l'empire romain, aurait cherché un
ténébreux refuge dans les provinces soumises
aux rois Sassanides. Et pourtant, remarque trés
justement M® Duchesne!, « ce n’était pas un
médiocre domaine que celui du catholicos de
Séleucie. Par I'étendue de sa juridiction, ce haut
dignitaire fait au moins la méme figure que les
plus grands patriarches byzantins. On pourrait
méme aller plus loin : pour autant que Pempire

1. Eglises séparées, p. 4.



xR PREFACE.

perse est comparable 4 I'empire romain, I'Eglise
de Perse forme le pendant de 'ensemble ecclésias-
tique du grand Etat occidental. »

Au commencement du xym* si¢cle, Joseph Si-
mon Assemani !, le célébre auteur de la Biblio-
theca Orientalis, a composé une copieuse disser-
tation sur les Syriens nestoriens qui remplit,
a elle seule, le dernier volume de son ouvrage.
Ce n’est pas diminuer le mérite incontestable de
cette ceuvre, que de constater qu’elle est aujour-
d’hui surannée, au double point de vue documen-
taire et critique. Les historiens quiont suivi, se sont
contentés d’emprunter ses conclusions a 'illustre
maronite; aucun d’eux n’a tenté de renouveler
une enfreprise, qui n’est pas, du reste, sans pré-
senter dés 'abord des difficultés considérables.

Les documents qui intéressent 'Eglise de
Perse sont, en effet, pour la majeure partie,
écrits dans l'idiome syriaque, qui a été de tout
temps la langue officielle de cette Eglise; quel-
ques-uns seulement ont été traduits. Un grand
nombre de textes, insuffisamment connus jusque-
la, ont été édités dans les dix années qui vien-
nent de s’écouler; plusieurs, et non des moins im-
portants, sont demeurés inédits jusqu’a ce jour.

Il nous a paru que nous ferions ceuvre utile,

1. Sur les Assemani, cf. les articles de Dom Parisot dans le Dic-
tionnaire de théologie catholique, fasc. VIII, et de Nestle dans la
Herzog's Realencyklopadie, 3¢ éd., vol. II, p. 144.




PREFACE. xm

si nous rendions plus facile au public lettré
'accés d’une province reculée et, pour ainsi dire,
perdue de Dhistoire ecclésiastique, en essayant
de retracer la vie de cette Eglise de Perse, qui
comptait, au moment de Finvasion musulmane,
sept provinces métropolitaines et plus de quatre-
vingts évéchés, échelonnés depuis les montagnes
de 'Arménie jusqu’aux rivages de 'Inde méridio-
nale,

Le plan de notre livre nous était dicté par le
désir que nous avions de composer une mono-
graphie qui, tout en groupant les résultats acquis,
pit servir de point de départ commode pour des
recherches ultérieures. Dans notre premiére par-
tie, nous avons rapporté, en ordre chronologique,
les événements saillants qui ont marqué I'histoire
de I'Eglise syrienne orientale depuis la chute des
Arsacides jusqu'a I'invasion de la Chaldée par
les Arabes. Dans une seconde partie, nous nous
sommes appliqué & décrire, avec plus de détails,
la constitution intime de I'Eglise de Perse, et tout
particulierement, le développement de la dogma-
tique nestorienne, si mal connu et si peu étudié
jusqu’a présent.

Nous avons pu, il y a deux ans, énoncer les
principales conclusions de nos études, dans la
Revue d'histoire et de littérature religieuses 1.

1. T. Vil,n. 2 et 3, -



XV PREFACE.

L’accueil bienveillant qui a été fait a nos arti-
cles par les savants compétents, notamment par
MM. Th. Noeldeke, Ignazio Guidi et Rubens
Duval, nous permet d’espérer qu'on voudra bien
traiter le présent ouvrage avec la méme faveur.



BIBLIOGRAPHIE

A. DOCUMENTS ORIGINAUX!

I. HISTOIRE GENERALE, CHRONOLOGIE

‘Aum, v, Liber Turris.

Assevaxt. — Bibliotheca orientalis Clemenlino-Valicana. 4 vol.,
particuliérement t. III; pars I : De Scriptoribus Syris nesto-
rianis; pars II : De Syris nestorianis. Rome, 1719-1728.

BarmEBrarus (Grégoire Abu'l-Faradj dit). — Chronicon FEecle-
stasticum, pars 1I, éd. Abbeloos-Lamy. Louvain, 1874,

Chronique d’Edesse, éd. Hallier dans : Texte und Untersuchungen
de Gebhart-Harnack, t. IX, fase. I. Leipzig, 1894. Nouvelle édi-
tion de M. Guidi dans le Corpus Scriplorum Christianorum

_ Oriendalium, et version latine. Paris, 1903.

Evig pE NisiBe. — Chronologie, éd. Lamy. Bruxelles, 1888.

Liber Turris. Recensions de MARrr 18¥ SOLEIMAN, ‘AMR @x MATTA
et SLiBa dans : Maris, Amri et Slibae, de Patriarchis Nesto-
rianorum commentaria, éd. Gismondi, — I. Amri et Slibac
textus. Rome, 1896, versio latina. Rome, 1897; — II. Maris
textus arabicus ot versio latina, Rome, 1809, Cf. R. Duvay,
Littérature syriaque, p. 211. '

Mare, v. Liber Turris.

TaBarL. — Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sas-
saniden aus der arabischen Chronik des Tabari, éd. Teodor
Noeldeke. Leyde, 1879.

Un nuovo lesto siriace sulla sloria degli ultimi Sassanidi, éd.
Guidi. Leyde, 1891 (extrait des actes du VIII® Congrés des Orien-
talistes & Stockholm, 1889).

1. Pour la critique des sources nous renvoyons i la Litlérature sy-
riaque, de M. Rubens Duval.



xvVI BIBLIOGRAPHIE.

Cf. NoeLbekE, Die von Guidi herausgegebene syrische Chronik
uebersetzt und commentiert. Vienne, 1893. Nouvelle édition de
M. Guidi dans le Corpus Scriplorum Christianorum Orienla~
lium, et version latine, Paris, 1903.

II. SOURCES SPECIALES |

§ 1. — Hagiographie

Acta Sanclorum Martyrum, éd. Evode AssEvan: (texte syriaque
et version latine), t. I. Rome, 1748,

Acta Martyrum et Sanctorum, éd. P. BeEpiax (texte syriaque),
t. I, III et IV. Leipzig, 1890-1895.

AnupEuMEd (Vie de Mar), British Museum, ms. add. 12.172,

Ausziige aus syrischen Aklen persischer Miriyrer, éd. Georg
Horruann. Leipzig, 1886 (Fragments de Passions inédites tra-
duites en allgmand, et accompagnés de notes historiques et
géographiques).

Book of Governors (the Book of Governors, being the Historia
monastica of Thomas bishop of Barga; A. D. 840), éd. Bopck.
Londres, 1893. 2 vol. (texte syriaque et traduction anglaise).

Bienheureux orientaur (Vies des), éd. Land. Anecdota syriaca,
t. Il (texte syriaque).

Chasteté (Livre de la), composé par JEsubexan, évéque de Basrah,
éd. Chabot. Rome, 1891,

Historia monastica, v, Book of Governors,

1auBALAHA (Vie de labalaha, de trois autres patriarches et de quel-
ques laiques nestoriens), éd. Bedjan. Leipzig, 1893 (texte sy-
riaque).

I%0'vams III, d’Adiabéne, patriarche nestorien au vm® siécle.
Lettres (en ms.) (ef. DuvaL, Litt. Syr., p. 372).

Martyrius-Sahdona’s Leben und Werke, éd. Goussen. Leipzig, 1897
(textes de Saupona, précéddés d'une Introduction).

MaruTA. — Vie de Mar Maruta, premier mafriano jacobile, ms.
communiqué par M. 'abh¢ Nau. British Museum, add. 12,172,

§ 2. — Théologie

Arraar, — Les 22 premiéres Démonstrations, €d. Parisot, dans

Patrologia syriaca, t. I, Paris, 1894; la 23°, éd. Wright, Lon-

dres, 1869. Traduction allemande de Bert dans Texte und -

Untersuchungen de Gebhart-Harnack, t. III, Leipzig, 1888.




BIBLIOGRAPHIE. Xvil

Traduction latine de Dom Parisot, op. cif. Cf. R. Duvai, Litl,
syr., p. 226, n. 1.

BABAT LE GRAND. — L¢ livre de I'Union, traité complet de théologie
nestorienne {fin du vi® siécle), ms. communiqué par M. Pabbé
Chabot.

wWANARSES. — Homdlie sur les trois docleurs nestoriens, éd. Frangois
Martin (texte syriague et traduction francaise), tirage a part
extrait du Journal de la Société Asiatique (1899).

THEODORI MOPSUESTENI. — Commentarius in Evangelium sancti lo-
hannis, éd. Chabot (texte syriaque). Paris, 1897,

TuoMAE EDESSENI. — Tractalus de Nalivitale D. N. Iesu Christi,
éd. Simon-Joseph Carr (texte syriague et traduction latine).
Rome, 1893.

wTmoTsiE 1, patriarche nestorien au vin® sidcle, lettres et traités
théologiques (ms. du Musée Borgia, K. vi, 3). Cf. ma thése :

De Timotheo I Nestorianorum patriarcha. Paris, 1904,

§ 3. — Droit canonique

De sancta Nicaena Synodo, textes canoniques attribués & Mancta
DE MarrueERQAT, éd. Braun dans Kircheageschichiliche Studien.
Miinster, 1898.

Paras (Der Briefwechsel des Katholikos) : Correspondance apo-
cryphe de cet évéque, ¢d. Braun dans Zeilschrift fiir katho-
lische Theologte, 1834 (traduction allemande).

Regulae monasticae ab ABranamo ct Dantesu conditae, ¢d. Cha-
bot (texte syriaque et traduction latine) dans Rendiconti della
R. Accademia dei Lincei. Rome, 1898,

Scuola di Nisibi (Gli statuti della), éd. Guidi (texte syriaque);
Giornale della Socield Asiatica ftaliana, vol. 1V, p. 165-195.

Synodicon orientale. Recueil des Actes synodaux de I'Eglise de
Perse, ¢d. Chabot dans : Notices el Extraits des manuscrils,
t. XXXVIL Cf. R, Duvaw, Litt. sip-., p. 177,

B. OUVRAGES ET ARTICLES CONSULTES

£BaTiFFoL. — « Les Homélies de Kestorius ». Revue biblique, 1901,
(Tirage a part.)
« BAUMSTARE. — « Die nestorianischen Schriften : De causis festo:
rum » (Oriens christianus, 1 année, fasc. I1). Rome, 1901.
BrAUK. — Das Buch Synhados. Stuttgart, 1900:



XV BIBLIOGRAPHIE.

CuaBot. — « L’Ecole de Nisibe. Son histoire, ses statuts ». Journal
de la Société Asiatique, 1896. (Tirage & part.)

DienL. — Justinien. Paris, 1901.

Ducaesse. — Eglises separées. Paris, 1896,

Duvaw (R.). — Histoire d'Edesse. Paris, 1802,

— Littérature syriague. Paris, 1899.

IIArNACK (AD.). — Lehrbuch der Dogmengeschichle, 3¢ ¢d. Fri-
bourg, 1894, t. 1I.

HeFeLE. — Histoire des Conciles, trad. Delare, t. 11, Il et IV. Paris,
1870.

Kmx. — Theodor von Mopsuestia und Junilius Africanus als
Ezegeten. Fribourg, 1886.

MuraLT. — Essai de chronographie byzantine, t. 1, 1855,

TiLLEMONT. — Mémoires pour servir & Uhisloire ecclésiastique
des six premiers siécles, 16 vol., — en particulier le VII°.

VasceaLpE. — Three letters of Philoxenus, Rome, 1902. (I’intro-
duction contient un bon exposé de la doctrine monophysite.)

WesTPHAL. — Unilersuchungen iiber die Quellen und die Glaubwiir-
digkeit der Patriarchalchroniken des Mart ibn Sulaiman, *Amr
ibn Matai und Saliba ibn Johannan. Thése de doctorat de
Strashourg, 19011,

Whrignt, — A short Hislory of syriac Literafure. Londres, 1894,

Les abréviations que nous avons le plus ordinairement em~
ployées sont les suivantes :

Bepi. = Acta Martyrum et Sanclorum, éd. P. Bedjan.

B. H. = Barhébraeus, Chronicum Ecclesiasticum, pars II.
B. 0. ou Bibl. orient. — Bibliotheca orientalis.

Horry, = Ioffmann : Aussiige qus syrischen Aklen.

Litt. syr. = R. Duval : Liltérature syriaque.

M. 0. = Ev. Assemani : Acla Marlyrum orientalium, t. 1.
Syn. orient. = Synodicon orientale, éd. Chabot.

Tas. = Tabari, traduction de M. Nocldeke.

Nos références pour les Chroniqueurs, la Bibliothéque orientale,
les Actes des Martyrs et le Synodicon orienlale renvoient
d’ordinaire aux traductions. Elles seront ainsi plus facilement
contrdlées. Il est inutile d’ajouter que nous nous sommes per-
sonnellement rapporté aux textes originaux, auxquels nous ren-

1. Je n'ai eu connaissance de cette excellente Thése qu’au moment
o0 le présent travail était achevé, et je n'ai pu lutiliser que pour les
notes.



BIBLIOGRAPHIE. XIX

voyops chaque fois que les traductions nous ont semblé insuf-
fisantes ou fautives. Dans la transcription des noms syriaques,
nous nous sommes attaché a reproduire exactement les conson-
nes; mais nous avons cru pouvoir négliger 1a notation des semi-
voyelles ou des adoucissements que sabissent certaines con-
sonnes. Afin d'éviter toute confusion, nous avons constamment
rendu le son ou par la voyelle u.

Nous nous sommes abstenu & dessein de multiplier les notes
historiques et géographiques. On voudra bien se reporter aux
ouvrages de M. Noeldeke cités plus haut, aux Aussiige de
M. Hoffmann, et 4 I'excellent lexique qui termine 'édition du
Synodicon Orieniale de M. 1'abbé Chabot.






LE CHRISTIANISME

DANS

L’EMPIRE PERSE

CHAPITRE PREMIER
LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE

o

§1. — L’Empire des Sassanides. — Son organisation
intérieure, — Races et religions.

Le 28 avril 224, le dernier des rois arsacides, Ar-
taban, livrait et perdait une bataille décisive '. Depuis
douze ans déja, le monarque parthe voyait s’étendre
de proche en proche le foyer d'une insurrection qui
avait éclaté dans I'Iran, et tous ses efforts & le cir-
conscrire étaient demeurés infructueux. Ardasir, des-
cendant de Sassan, avait groupé autour de lui, de gré
ou de force, les principicules a demi indépendants qui
occupaient les apres montagnes de la Perse propre.
Comme aux temps héroiques des premiers Achémé-
nides, les rudes guerriers d'Istahr et de Persépolis
s'¢lancérent 4 l'assaut des régions plus fertiles du

4. CI. NOELDEKE, Aufsdlze zur persischen Geschichie, p. 81 el suiv. —
TABARI, D 1-23.
LE CHRISTIANISME. 1



2 LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

midi, habitées par des populations indolentes, dont
I'habitude vingt fois séculaire de l'esclavage faisait
une proie facile 4 des envahisseurs déterminés. La
dynastie arsacide, affaiblie par les divisions intes-
tines, déconsidérée par ses nombreux échecs dans
les luttes contre Rome, l'ennemi héréditaire, mal
soutenue par les grands vassaux plus soucieux de
maintenir leur position personnelle que de venir en
aide au Roi des Rois, fit. une défense laborieuse et
obstinée, et disputa pied a pied ses provinces a I'usur-
pateur. Mais l'impétuosité des Sassanides brisa tous
les obstacles. Artaban succomba. Les restes de sa li-
gnée se réfugiérent dans les districts inaccessibles de
I’Arménie, abandonnant aux conquérants la Chaldée
et la Mésopotamie, grenier et trésor de I'Empire, et
I'immense agglomération urbaine de Séleucie-Ctési-
phon, fondée par les Séleucides, agrandie et embellie
par les Parthes.

Les successeurs d'Ardasir I, et surtout Sapor I,
poursuivirent ses conquétes et reculérent les limites
de l'empire des Sassanides. Jamais pourtant, méme
i I'époque de sa plus grande extension, leur domaine
ne fut aussi vaste que celui des anciens Achéménides.
A Touest, en effet, les légions campérent jusqu'au
milieu du 1v® siécle sur les rives du Tigre. A l'est, la
Bactriane et les pays adjacents étaient constitués en
principautés indépendantes qui subsistaient encore au
vi® siécle. Au nord-ouest, I'Arménie, vassale autrefois
des Arsacides, échappa a la domination de leurs héri-
tiers. Elle sera I'enjeu sans cesse disputé des guerres
perpétuelles qui mettront aux prises Byzantins et
Persans, jusqu’a l'avénement de I'Islam.

Restait aux Sassanides le vaste plateau iranien,
inépuisable pépiniére de guerriers, avec les marches



L’EMPIRE DES SASSANIDES. 3

du Délam et du Gurgdn — l'ancienne Hyrcanie —
dont les peuplades barbares fournissaient aux armées
persanes d’intrépides auxiliaires; 1'Assyrie, la Baby-
lonie et la Chaldée, régions fameuses ou s'étaient édi-
fiés auntrefois de puissants empires, maintenant asser-
vies, et regorgeant de richesses agricoles. Les
populations sédentaires des bords du golfe Persique
et des Iles qui monopolisaient alors le commerce des
perles précieuses étaient soumises au Roi des Rois.
Dans I'intérieur de la péninsule arabique, plusieurs
tribus reconnaissaient la suzeraineté des Sassanides.
Les Lakhmides de Hira formaient, lors des guerres
contre Rome, un contingent considérable de cavaliers
agiles et pillards, qui mirent plus d'une fois a feu et
a sang les plaines de 1'Osrhoéne et de la Syrie, se
repliant avant méme d’avoir été signalés aux généraux
romains.

Tout cet énorme territoire comprenait au moins
2.500.000 kilométres carrés, habités par une popula-
tion trés dense dans les vallées et sur les cotes, plus
clairsemée sur les hauts plateaux. Comme étendue
et comme richesse, I'Empire des Sassanides pouvait
donc rivaliser, sinon avec 'Empire romain tout en-
tier, du moins avec les deux fractions orientales de
la tétrarchie dioclétienne. Mais le régime intérieur
des deux Etats était, comme on peut le penser, bien
différent 1.

Le génie oriental n'aurait pu concevoir les formes
rigoureuses de l'administration romaine. Au reste un
principe absolument inconnu des Romains dominait
Yorganisation politique de I'Empire perse : le prin-
cipe de I'hérédité. Immédiatement au-dessous du Roi

4. TABART, P 436 el suiv.



I8

b LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

des Rois, ou, plus justement, & cdté de lui, les plus
vieilles familles d’extraction iranienne occupaient les
principales charges de 'Etat, et se partageaient le
commandement des grandes circonscriptions territo-
riales ou des forces militaires massées sur les fron-
tiéres del'Empire !. Les districts moins étendus étaient
administrés par des rads, qui, souvent, appartenaient
a l'aristocratie locale. Intermédiaires entre le peuple
et les fonctionnaires, les propriétaires terriens jouis-
saient d'une large indépendance?. Divisés en castes
hiérarchiquement subordonnées, les sakrikans et les
dikkans, ils exploitaient leurs biens-fonds, et, & 1'occa-
sion, défendaient les paysans ou les bergers contre les
exactions des agents fiscaux, seuls représentants di-
rects, & proprement parler, des princes Sassanides.

Les vallées du Tigre et de I'Euphrate, et la Susiane,
étaient seules entiérement soumises & 1'autorité du Roi
des Rois. Quant aux contrées plus éloignées, et parti-
culierement au Khorasan et aux districts limitrophes
de I'Arménie, leurs gouverneurs, alors méme qu'ils se
rattachaient nominalement & la hiérarchie adminis-
trative, agissaient plus souvent en vassaux rebelles
qu'en loyaux et fidéles sujets. Aussi l'organisation
d’une expédition militaire, par exemple, constituait-
elle, la plupart du temps, une opération longue et
difficile. Les levées d’argent et d’hommes s’effectuaient
sans régularité, et presque au hasard des circons-
tances. Seuls, des monarques énergiques comme Chos-
rau 1, Sapor II ou Chosrau Il pouvaient affirmer leur

4. Ces grands officiers s'appelaient Marzbans, ¢’est-a-dire : comman-
dants de frontitres. Le nom de marzban qui se rencontre trés fré-
guemment dans les documents chrétiens, correspond & peu prés a ce-
lul de « satrape » chez les anciens Perses. V. TABARI, . 102, n. 1.

2. TABARI, p. $46-MT.



L’EMPIRE DES SASSANIDES. 5

autorité au dedans et combattre avec quelque éclat les
ennemis du dehors.

Plus puissant que Ia noblesse, et parfois que la
royauté elle-méme, le clergé zoroastrien jouit, sous
la dynastie Sassanide, d'une prépondérance incontes-
tée. Supérieurs aux révolutions politiques, les « ma-
ges », ainsi que les appelleat les sources chrétiennes,
formaient la caste la plus stable, et, partant, la plus
influente de toutes. Il serait inexact de prétendre que
les Arsacides s’étaient montrés assez médiocrement
zélés a 1'égard de la religion et des traditions natio-
nales; mais on doit admettre que leurs successeurs,
originaires de la Perse propre, se montrérent des
champions plus énergiques de la doctrine de Zoroas-
tre. Aussi les prétres du feu jouirent-ils d'une autorité
sans égale a la cour des Sassanides, particuliérement
jusqu’au milieu du vie siecle.

Leur hiérarchie, puissamment organisée, étendait
ses rameaux jusque dans les plus petites bourgades
de 'Empire perse. Les humbles desservants des mo-
destes pyrées étaient étroitement rattachés aux mo-
beds, sorte d’évéques qui exercaient leur juridiction
sur une province, et dépendaient d'un mobed supé-
rieur, ou mobedan mobed, qui prenait rang parmi
les plus hauts dignitaires de 1'Etat.

« Ce clergé, écrit M. Noeldeke !, était aussi puissant
que n'importe quel clergé chrétien, et ne le cédait &
personne pour son ardeur persécutrice, comme le prou-
vent notamment les Actes des martyrs. Dans ces ré-
cits, les mobeds apparaissent souvent comme déten-
teurs d'un vaste pouvoir exécutif, Cependant nous
voyons, d’aprés des renseignements plus complets,

4. TaRARI, p. 451 et sniv.



6 LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

qu'il s’agit le plus souvent, dans les procédures contre
les chrétiens, de commissions mixtes, composées de
dignitaires ecclésiastiques et laics; ceux-la donc n'au-
raient eu le pouvoir exécutif qu'indirectement, ou en
vertu d'une délégation particuliére. Ils étaient du reste
aussi des juges proprement dits. D’ailleurs, dans
I'Iran actuel, le clergé posséde une influence considé-
rable sur le peuple, bien que I'Islam soit peun favora-
ble & la formation d'une caste sacerdotale proprement
dite. Mais dans une religion entiérement nationale
(comme I'était le Mazdéisme), dont les seuls représen-
tants étaient les prétres, ce dut étre le cas dans une
bien plus large mesure. Ils ont ainsi, unis a la haute
noblesse, fait la vie dure 4 plus d'un roi. Leur pou-
voir était toutefois limité par ce fait que, dans les pro-
vinces sémitiques riveraines du Tigre, les plus riches de
toutes, ou les rois avaient coutume d’habiter, la grande
majorité des habitants, en dépit de tous leurs efforts,
resta attachée a une autre foi. »

C’est parmi les adeptes de ces vieux cultes de I'Assy-
rie et de la Chaldée que le christianisme conquit d’a-
bord le plus d’adhérents. Aussi serions-nous heureux
de posséder des renseignements précis sur ces reli-
gions, dérivées de celles qui nous ont légué, pour
une période plus ancienne, de si nombreux et si pré-
cieux documents. Malheureusement aucun témoignage
contemporain, écrit ou traditionnel, n’est parvenu jus-
qu'a nous. Force nous est donc de nous contenter
d’une bréve et séche mention. Au reste, nous croyons
avoir quelques raisons de conjecturer qu’il n'y avait
plus dans la vallée du Tigre, au m® siécle, qu'une
poussiére de cultes locaux, groupés, parfois arbitraire-
ment, en un de ces syncrétismes religieux dont la
Chaldée est la patrie d’élection.



L'EMPIRE DES SASSANIDES. 7

Nous sommes fort heureusement mieux informés
par les Talmuds sur I'état des communautés juives
qui, depuis la déportation générale du vir°® siécle
avant notre ére, avaient subsisté en territoire perse,
partout ol les relations commerciales avaient permis
aux Israélites 1'établissement d'une colonie ou d'un
comptoir.

Sous la dénomination de Babel, les Talmuds com-
prennent toutes les contrées arrosées par le Tigre et
I'Euphrate, toute la Mésopotamie, une partie de la
Grande Arménie, et quelques pays limitrophes a I'est
du Tigre. Mais, dans sa plus étroite acception, ce
terme géographique représente un territoire situé a
’est de 'Euphrate, et se développant depuis Nehardea
au nord, jusqu'a Sora au sud, sur une longueur d’en-
viron vingt-deux parasanges (124 kilométres)'.

Cette région était subdivisée en plusieurs districts
qui portaient le nom de leur chef-lieu. Les centres
principaux étaient Nehardea, exclusivement peuplée de
Juifs, Pérozsabur, Pumbadita, Sora, et Mahdzé (Sé-
leucie) située sur les rives du Tigre & trois milles de
Ctésiphon. « Les Judéens dela Babylonie, écrit Graetz?,
étaient adonnés a l'agriculture et & toutes sortes de
métiers. Par suite de leur importance numérique, ils
vivaient en Babylonie presque aussi indépendants que
dans leur propre Etat 3. Leur vassalité envers les sei-
gneurs du pays consistait & payer certains impdts, la
taxe personnelle et I'impdt foncier... Les Judéens

1. NEUBAUER, Géographie du Talmud, p. 320, GRAETz, Histosre des
Juifs, trad. Bloch, 1888, III, p. 162 et suiv.

2. GRAETZ, op. cil., p. 165,

3. Les Juifs de Babylonie passaient pour é&ire de race plus pure que
ceux de Palestine : « Tous les pays sont comme de la pite relalive-
ment a la Palestine, mais ce pays I’est relativement i la Babylonie. »
TALM. BAB., traité Qiddudin, cilé par NeUBADER, 0p. laud., p. 320,



8 LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

avaient leur chef politique, « le prince de l'exil », qui
était un des hauts fonctionnaires de I'Empire perse,
et occupait, dans la hiérarchie des dignitaires, le qua~-
triéme rang aprés le souverain !. Les exilarques des-
cendaient de la famille de David. Le Resch Galutha
était, en quelque sorte, un vassal de la couronne de
Perse, le monarque ne le nommait pas lui-méme, il
confirmait son élection. »

De tout temps, I'étude de la Loi avait été en hon-
neur parmi les Juifs de Babylonie. Mais, au début
du e siécle, des docteurs, instruits dans les écoles de
la Galilée, fondérent 1'école (sidra) de Sora, qui resta
pendant huit siécles le sanctuaire le plus important
de la science judaique. L'influence de cette école se fit
bient6t sentir; les ohservances légales furent 1'objet
d’une casuistique et d’'une application plus minutieuses;
il parait aussi que le niveau moral des communautés
babyloniennes devint plus élevé. A c6té de 'école de
Sora brillérent d'un éclat moins vif les écoles de Nehar-
dea, de Pumbadita et de Mahozé.

Les Juifs avaient joui sous les Arsacides d'une large
tolérance. Mais ils furent inquiétés par Ardasir, 1
fondateur de la dynastie Sassanide. Ce zélateur du
culte du feu, irrité sans doute de 'appui que les Israé-
lites avaient donné aux Parthes, dont les troupes, sui-
vant le docteur Levi ben-Sissi, « ressemblaient aux
armées du roi David? », ne leur épargna point les
vexations et les livra aux persécutions des mages.
Grace 4 des concessions mutuelles, la bonne harmonie
fut bient6t rétablie. Mar Samuel, chef de 1'école de
Nehardea, se distingua par son attitude conciliante.

1. M. Noeldeke, TanaR1, p. 68, n, 1, considére comme invraisemblable
cette assertion de Gritz.
2. GRAETZ, 0p. cit., p. 1T1.




TRADITIONS LEGENDAIRES. 9

Moyennant quelques sacrifices, dont plusieurs durent
paraitre bien coldteux aux orthodoxes, les Juifs vécu-
rent en paix sous Sapor I et ses successeurs.

$2. — Traditions légendaires concernant I'introduction
du christianisme en Perse.

Aucun sentiment n'est plus profondément enraciné
dans la conscience de l'lgglise chrétienne que celui
de continuer & travers les 4dges la doctrine, la mis-
sion et la personne méme de son fondateur. Telle est
I'importance qui s’attacha de tout temps a cette sorte
de « légitimité » que, de trés bonne heure, on re-
cueillit avec un soin jaloux tous les indices qui per-
mettaient aux groupements chrétiens de remonter
jusqu’aux apdtres, et, par eux, jusqu'a Jésus-Christ.
Les grands siéges d'Orient et d’Occident possédaient
des fastes épiscopaux plus ou moins complets, et, par
leur intermédiaire, les communautés moins considé-
rables, ou plus récemment fondées, se reliaient au
collége apostolique.

Dés le haut moyen 4ge, ce lien purement moral parut
trop lache. On sentit le besoin de matérialiser, pour
ainsi dire, l'idée traditionnelle de l'apostolicité des
églises; et, dans ce dessein, se formérent de toutes
parts des légendes isolées ou cycliques, dont les
unes embellirent et transfigurérent des événements,
des situations, des personnages réellement historiques,
ou les reculérent dans le passé; les autres créérent
de toutes piéces leurs héros et les gestes de ces héros.
Il n'est, on le sait, presque pas d'église francaise qui

4. Ainsi les Juifs prirent quelquefois part aux repas des Perses, et
acceptérent de fournir du charbon pounr le service des pyrées. e

1.



10  LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

ne se soit ainsi, du 1x* am xvic siécle, forgé une
« tradition » qui lui permit d’attribuer sa fondation
a quelque disciple des Apdtres.

L'Eglise syrienne orientale ne devait pas échapper
4 la loi commune. Elle le pouvait d’autant moins, qu’a
I'époque ou elle prit pleine conscience de son autono-
mie, c'est-a-dire vers la fin du vesiécle?, elle se trouva
en conflit de juridiction d'abord, et bientdt de doc-
trine, avec d’autres groupements syriens qui se rat-
tachaient par les titres les plus vénérables et les plus
indiscutés & la métropole de 'Osrhoéne : Edesse, et
par dela au siége patriarcal d’Antioche, érigé par
saint Pierre lui-méme. Il devint nécessaire, pour lutter
4 armes égales, de justifier d’'une antiquité au moins
égale a celle des églises melkites et monophysites.
C'est & quoi s'essaya l'ingéniosité des historiographes
et des canonistes nestoriens; et de leurs efforts est
née une triple série de documents ou de récits intéres-
sant les origines de I'Eglise persane.

La thése la plus simple et la plus radicale est celle
de Timothée I, patriarche nestorien de la fin du viir®
siecle. Il I'expose en plusieurs endroits de ses écrits,
et notamment dans sa longue lettre aux moines maro-
nites 2, « Le christianisme, dit-il, était établi chez nous
environ cinq cents ans (!) avant Nestorius, et vingt
ans aprés I’Ascension de Notre-Seigneur. » Un peu
plus haut, il prétend méme que les Mages ont, dés
leur retour, préché le Messie dans I'Empire perse.

A ces affirmations un peu sommaires, des chroni-
queurs plus avertis substituaient ou peut-étre superpo-
saient une autre théorie. Ils se contentaient de rat-
tacher le siége de Séleucie-Ctésiphon & 'apétre saint

1. V. ci-dessous, ch, v.
2. Inédite, Ms. Borgia, K. VI, 4, p. 633.



TRADITIONS LEGENDAIRES. 1

Thomas par une suite ininterrompue de patriarches.
Ce procédé a été adopté par les compilateurs du Livre
de la Tour et par le Jacobite Barhébraeus lui-méme.

La plus ancienne liste qui nous soit parvenue est
celle d’Elie de Damas (vers 890) : Addai, Mari, Abreés,
Abraham, Jacob, Ahadabuhi, Tomarsa, Papa!.

Mare ibn Suleyman (xn® siécle) la reproduit en la
modifiant quelque peu : Nathanaél, Addai, Aggai, Mari,
Abrés, Abraham, Jacob, Ahadabuhi, Sa]_llufa, Papa 2.

Salomon de Basra® et Barhébraeus?® (xus° siécle)
ainsi que les abréviateurs “Amr et Sliba (xi1v® siécle
ont copié Mare ibn Suleyman.

Parmi ces premiers évéques de Séleucie, les uns
sont donnés comme parents de Jésus (Abraham,
Jacob), les autres (Addat, Mari, Aggai) sont les ap6tres
d’Edesse ou leurs disciples; enfin Ahadabuhi et Abreés
auraient été ordonnés évéques & Antioche. Mais ici
se présentait une difficulté considérable. Si le catho-
licat de Séleucie n'était qu'une délégation du patriarcat
d’Antioche, comment le mettre de pair avec ce siége
illustre, comme les Persans, dés le v¢ siécle, en
émirent la prétention ?

Aussi produisait-on une lettre des « Péres occiden-
taux », c’est-a-dire des évéques syriens dépendant du
patriarcat d’Antioche, datée du commencement du
e siécle. Cette lettre, dont 'authenticité a été admise
égalementpar les nestoriens et les jacobites, et, aprés
eux, par Assemani %, assurait au catholicos de Séleucie
une autonomie absolue, et, en raison des difficultés des
temps, lui permettait de recevoir, en territoire arsa-

1. Bibl. orient., t. 11, p. 392.

2. MARE, p. 2 et suiv.

3. Livre de Uabeille, cité dans Bibl. orient,, t. 1, p. 387

4. Chron. eccl., 11, col. 11 et suiv.
3. Bibl. orient.,t. ITL, p. 51 et suiv.



12 LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

cide, la consécration patriarcale, sans étre obligé de
faire le voyage d'Antioche. On racontait & ce propos '
que Ahadabuhi, lorsqu'il vint se faire ordonner dans
la métropole de 1'Orient romain, s’était fait escorter
d'un certain Qamiso® ou Iahbiso’. Les soldats impé-
riaux se saisirent de ce Qamiso®, prétendirent qu’il
espionnait pour le compte du roi de Perse, et le cru-
cifierent a la porte de la Grande Eglise d’Antioche.
Ahadabthi ne dut son salut qu'a une fuite précipitée.
Pour prévenir de semblables catastrophes, les « Péres
occidentaux » auraient promulgué l'exemption que
nous avons signalée plus haut. Les chronographes
nestoriens savent encore le nom du porteur de la mis-
sive : Agapet, évéque de Beit Lapat. Comme cet Aga-
pet est un des orateurs du synode tenu par DadiSo® en
4243 nos bons annalistes commettent un modeste
anachronisme de plus de deux siécles.

Enfin un troisiéme systéme rattachait directement
la fondation de 1Eglise persane a2 l'origine méme
de I'Eglise syrienne d'Edesse. Addai, dont on faisait
un des soixante-douze disciples, aurait, d’aprés un
texte de la déclaration des évéques nestoriens 4 Chos-
rau II (612)3, évangélisé lui~-méme la vallée du Tigre,
avec l'aide de deux disciples : Aggai et Mari,

Une piéce hagiographique, éditée sous le titre-

d’Acta Maris*, attribue exclusivement a ce dernier
personnage la fondation de 1'Eglise de Perse. Aprés
la mort d’Addai, dit ce document, Mari quitte Edesse
pour se rendre & Nisibe, ou il renverse les idoles
et bétit plusieurs églises et monastéres. De la il se

4. MARE, D. 5. “AMR, P. 4, BARHEBRAEUS, Chron. eccl., 11, p. 26.
2. Syn. orient., p. 294.

3. Syn. orient., p. 584,

4. Acla Maris, éd. Abbeloos. Louvain, 4885.



CRITIQUE DE CES TRADITIONS. 13

dirige vers le nord & Arzun, accompagné du prétre
Onésime et de quelques disciples : Tomis, Philippe,
Malkiso® et Ada. Il détache Philippe 4 Qardu, et des-
cend lui-méme le Tigre. Il préche I'évangile 4 Arbel
et sur les rives du grand Zab, dans les provinces
d’Atur et de Ninive, et les régions circonvoisines. To-
mis se sépare de son maitre, et pénétre dans les
hautes vallées du Dasen, et jusque dans les monta-
gnes du Kurdistan et de la Médie. I1 meurt martyr
4 Gawar, prés du lac d’'Ourmiah.

Cependant, Mari poursuit sa route vers le sud. Il
convertit le Beit Garmai, et le Beit Aramayé, c'est-
a-dire le district avoisinant la capitale, et fonde deux
résidences 4 Dar-Qoni sur le Tigre et A Koke!. Aprés
une course apostolique en Susiane et en Perse, il
revient & Dar-Qoni ou il meurt en paix, aprés avoir
sacré son successeur, 'évéque de Séleucie Papa.

§ 3. — Critigque.de ces traditions.

Ni I'un ni 'auntre des deux premiers systémes ne sau-
rait &tre admis par la critique historique. Nous en avons
déja signalé le caractére artificiel et tendancieux. Mais
ce qui les frappe d'une condamnation sans appel, c'est
qu'ils n’apparaissent qu’au 1x° siécle, ¢’est-a~dire & une
époque trés tardive, Ni les Actes des Conciles orien-
laux, ni les Passions des Martyrs persans, ni aucune
autre piéce hagiographique ou canonique antérieure &
la chate de l'empire sassanide, ne concorde avec les
documents que nous avons sommairement analysés2,

1. L’ancien nom de Séleucie. Syn. orient., p. 265, n. 1.

2. A peine pourrait-on mentionner le passage des Actes de DadiSo*

Syn. orient., p. 294, ou il est dit que Papa sera proclamé dans les dip-
tyques avant ses prédécesseurs.



14  LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

A premiére vue, on serait tenté de formuler une
appréciation beaucoup plus favorable sur les Acta
Maris, qui prétendent donner un récit complet et cir-
constancié de 1'évangélisation de la Perse par les dis-
ciples de 'Edessénien Addai. Mais M. Duval a montré
que cette relation est dépourvue de toute valeur. « On
n'y surprend, écrit-il!, aucun souvenir précis des temps
paiens; les populations que I'apétre convertit adorent
des démons habitant des arbres ou des pierres; c'est
a peine s'il est fait allusion au culte des astres en Ba-
bylonie ou au culte du feu en Perse. Les miracles que
I'apétre accomplit n'ont aucun caractére original; ce
sont des arrangements de miracles connus par ailleurs,
notamment par le livre de Daniel. » Et il conclut que
la rédaction de ces actes n'est pas antérieure au
vie siécle.

A ces critiques, nous pourrions en ajouter d’autres.
Ainsi, I'anonyme auteur des Acta Maris fait évangé-
liser par les disciples de son héros des régions mon-
tagneuses ou le christianisme n'a pénétré que vers
la fin du ve siécle.

L'importance donnée a la fondation de l'église de
Dar-Qoéni est non moins surprenante. En effet, cette
insignifiante localité n’est mentionnée qu'une seule fois
dans les actes synodaux?®; aucun historien antérieur au
1x® siécle ne la signale comme centre ecclésiastique
ou monastique. Ce silence s'expliquerait-il si, comme
le veulent les Acta Maris, cette obscure bourgade
avait pu, dés les temps anciens, se glorifier de pos-
séder et la chaire épiscopale et le sépulcre vénéré du
premier apétre de la Perse?

4. Litt. syriague, p. 118,

2, Vie de Saba, le convertisseur de paiens. HOFFMARN, Auszige, p. 68
et suiv. V. ei-dessous, ch. v, p. 152.

3. Syn. orient., p. 287.



LES JUDEO-CHRETIENS, 15

Ce sontla de graves objections qui militent contre
I'antiquité de la 1égende de Mari, et nous portent a lui
dénier toute valeur historique. Les Acta Maris sont,
Croyons-nous, une piéce assez tardive, composée dans
le but de rehausser I'importance du modeste village
de Dar-Qoni, et d'en faire un lieu de pélerinage pour
tous les chrétiens orientaux. Secondairement, I'hagio-
graphe anonyme se proposait de revendiquer, au profit
des Nestoriens, le nom ‘et 1a « doctrine » d’Addaji dont
les Monophysites se prévalaient hautement. D’autres
compilateurs firent venir en Chaldée Addai lui-méme,
accompagné de ses disciples Aggai et Mari. Plus
réservé, notre rédacteur se borne a faire parcourir tout
le domaine de I'Eglise persane par les compagnons
de V'illustre apdtre d’'Edesse.

Malgré ces difficultés, il est, croyons-nous, possible
d’admettre la réalité du personnage de Mari. En effet,
1’ Histoire de Beit Slokh, antérieure au moins d'un siécle
a nos Actes, le mentionne comme collaborateur du
« saint ap6tre Addai » dans I'évangélisation de la pro-
vince de Beit Garmai!. Le coniexte a,il est vrai, une
saveur incontestablement légendaire. Aussi est-ce
sous les plus expresses réserves que nous retiendrons
les informations qu'il nous fournit.

4. —Lachrétienté d'Orient avant 1e milieu du n*sidcle.

A ces documents sans grande valeur, il ne nous est
malheureusement pas permis de substituer des don~
nées de bon aloi, touchant les origines du christia-
nisme dans 1'Empire perse. A peine pouvons-nous
avancer quelques timides conjectures.

1. HOFFMANN, Ausziige, p. 45,



16  LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE.

Le christianisme a probablement pénétré en Baby-
lonie et en Chaldée dés I'époque de sa fondation. Les
Actes des Apobtres mentionnent, parmi les témoins
oculaires du prodige de la Pentecote, « des Parthes,
des Médes, des Elamites et des habitants de la Méso-
potamie » : Ildpot xet Mot xal *Edapeitar, nat of xavor-
xoBvtse v Meoomotaplav?, Ce texte atteste, pour le moins,
que vers l'an 80, les églises du monde gréco-romain
connaissaient I'existence de communautés chrétiennes
dans les lointaines contrées de I'Orient?.

I1 est vraisemblable que PI’activité missionnaire de
ces premiers chrétiens se restreignit aux colonies
juives, si florissantes en Babylonie. Mais leur apos-
tolat n'obtint qu'un médiocre succés. C'est ce que nous
estimons pouvoir déduire d'un court récit qui nous a
été conservé par le Talmud de Jérusalem. « On raconte
que Hananie, un neveu de Joshua, s'était affilié a la
communauté chrétienne de Capharnaiim. Son oncle,
qui naturellement bldmait cet acte, le contraignit &
cesser toute relation avec les chrétiens, et, pour le
soustraire & leur influence, I'envoya en Babylonie3. »

Peut-étre les judéo-chrétiens furent-ils exclus des
synagogues orientales et contraints, par suite, d’en-
trer en relations avec les paiens, mais ce point est
fort douteux. Cependant les Mandéens, derniers repré-

1. Aect., 11, 9.

2, La tradition unanime des églises syriennes veut que saint Tho-
mas ait été 'apotre des populations araméennes. Mais cetle attribution
qu'a enregistrée Euseébe de Césarée (Hist. eccl., I, 13) est peut-étre lé-
gendaire (HARNACK, Die Mission und Ausbreitung des Christentums,
p. 440).

D’aprés MARE (p. 2), trois apdtres auraient concouru a 'évangélisation
delEglise orientale: Nathanaél-Barthélemy, Thaddée-Lebbée et Thomas.
Cf, pour ce dernier, les Acia Thomae, édités par Wrignt : Apocryphal
acts of the Apostles, et critiqués par Lipsivs : Die apokryphen Apostel-
geschichten, 1, p. 225 et suiv. Le texte grec a été édité par Max Bonngr,
Acta Thomae, Leipzig, 1883. V. Litl. syriaque, p. 98 et sniv.

3. Cité dans GRrAETZ, Ristoire des Juifs, t. IIl, p. 54,




LES JUDEO-CHRETIENS, 17

sentants du vieux paganisme chaldéen, paraissent
avoir connu et estimé les « Nazaréens », bien que le
nom de Jésus ne se rencontre pas dans leurs écrits

les plus anciens. Au reste, nous connaissons trop im-

parfaitement les gnoses babyloniennes et chaldéo-
perses, comme le mandaisme et le manichéisme, pour
pouvoir essayer, avec quelque succés, de déterminer
les rapports, d'ailleurs problématiques, du christia-
nisme avec ces tentatives de syncrétisme religieux et
philosophique.

Quoi qu'il en soit, le judéo-christianisme n'a laissé

aucunes traces. Tout nous porte & croire qu'avant
I'avénement de la dynastie sassanide, 'Empire perse
ne contenait pas de communautés chrétiennes organi-
sées. Ce n'est guére que vers 250 que le christianisme
« catholique », issu des grandes luttes qui divisérent
au 1 giécle les églises du monde gréco-romain, avec
ses dogmes nettement définis, et sa hiérarchie rigou-
reusement constitnée, put étendre ses conquétes jus-
qu’aux rives du TigreZ2.

1. Yoir sur ce sujet Branot, Die manddische Religion, thre Entwicke
lung und geschichtliche Bedeutung, 1889, p. 140-148.

2. Ce chapitre était depuis longtemps terminé, lorsque j'ai eu connais-
sance de la thése de M. Westphal : Uniersuchungen iiber die Quellen
und die Glaubwirdigkeit der palriarchal Chroniken. M. W. discute et
critique les récits de Mare, de “Amr et de linterpolateur de ce dernier
Saliba ibn Johannan, jusque dans leurs derniers détails. Je suis heu-
reux de constater que ses conclusions concordent presque partout avec
les miennes. Il écrit notamment, p. 31 : « Ces arguments altestent tout
au plus Pexistence de I'évangélisaleur Mari », et p. 43, 3 propos de Abrés
Abraham et Jacques : « Dans I'histoire de la vie des trois évéques persans
nommés en dernier lieu, tout est siirement légendaire. On avait besoin
de quelques hommes pour combier une lacune entre Mari et Papa. »

Il admet cependant qu’Abrés, Abadabuhi et Sahlufa ont été des per-
sonnages historiques, prédécesseurs de Papa, qui toutefois n’ont eu
qu'zne action assez restreinte (p. 44). Nous avons noté que le synode
de Dadito* suppose A Papa des prédécesseurs, dont ilignore du reste les
noms. Mais 1'autorité de nos listes épiscopales est nulle, et I'on ne voit
pas sur quel critérium se fonderait I’historien pour leur emprunter tel
Rom plutét que tel autre.



CHAPITRE 11

L’ORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE
AU COMMENCEMENT DU IV® SIECLE

$ 4. — L’ceuvre de Papa : ses luttes pour établir la
primauté du sidge de Séleucie-Ctésiphon.

Sozomeéne ', si bien informé des choses d’'Orient,
attribue la fondation des chrétientés persanes aux
Edesséniens et aux Arméniens. Force est 4 I'historien
de se contenter de ce renseignement sommaire. Les
Arméniens, dont la conversion au christianisme date
du commencement du 1ve siécle, ne purent guére,
avant cette époque, exercer une influence sérieuse sur
les provinces limitrophes de I'Arzanéne et de 1'Adur-
baidjan. Edesse fut, au contraire, dés le début du
mt® siécle?, un centre de missions des plus actifs
pour tous les pays de langue et de population ara-
méenne. Les légendes relatives a I'aspostolat de Mari
et dé ses disciples que nous avons di rejeter attestent

1. Hist. eccl., 11, 8. MiGNE, Pair. Graec., b LXVII, col. 856 : xai Hzpothy
8 ypiemavigas Th dpxnv HyoUpes Soo Tis mpopdost T "Oscponvisy
nal Appevidy Emuuing, dg elnde, tole adrdde beio &vipdow dpnoay
xal THe altdv &petHs nepdincay.

2. Cf. Lipsius, Die edessinische Abgarsage, 1880. TIXERONT, Les Origines
de PEglise d'Edesse, 1888. R. DuvaL, Hisloire d'Edesse, 1893, HARNACK,
Die Mission und Ausbreitung des Christentums, 1903, p. 340 et suiv.

v




L’GEUVRE DE PAPA. 19

d’avoir été créée et organisée par des missionnaires
édesséniens’.

Les habitants des provinces romaines cis-euphrati-
ques durent aux déportations ordonnées par Sapor I
et ses successeurs de collaborer également & I'évangé-
lisatior: de la Perse. Reprenant I'antique tradition des
Achéménides, les rois Sassanides, au cours de leurs ex-
péditions en Syrie, dépeuplaient des districts entiers au
profit de 1a Babylonie, de 1a Médie et surtout de la Su-
siane. S'il est difficile d’admettre que la grande ville du
Huzistan, Gundésabur (Beit Lapat), fut bAtie et colonisée
uniquement par les captifs romains, il est incontes-
table qu'un grand nombre d'entre eux furent employés
ala construction d’importants ouvrages hydrauliques 2
dont les ruines subsistent encore. Or la Célésyrie,
pays d’origine de ces industrieux prisonniers, était, au
m® siécle, presque 4 moitié chrétienne 3, et il n'est pas
téméraire de penser que plusieurs bourgs chrétiens,
avec lenrs évéques, furent déportés en terre persane,
et y constituérent des diocéses nouveaux*.

Une légende sans grande autorité veut méme que
Y'évéque d'Antioche, Demetrianos, emmené en capti-
vité avec 'empereur Valérien, ait ainsi fondé le siége
du moins, que la chrétienté persane avait conscience

4. M, Harxack (Die Mission und Ausbreitung des Christentums in
den ersten drei Jahrhunderten, p. M2 et suiv.) 2 réuni les textes des
Péres relatifs a4 extension du Christianisme en Mésopotamie et dans
I'empire perse. Denys d’Alexandrie cité dans Eusdbe (Hist.eccl., VII, 5)
connaft des églises chétiennes en Mésopotamie et sait qu’elles sont en
relation avec les autres églises. Le méme Eustbe (Praepar. ev., VI, 10,
46) cite les chrétientés de Parthie, de Médie, de Perse, de Bactriane, et
du pays des Géles. Cf. Vita Constantini, IV, 8 et 43.

2. TABARIL, p. 33, n. 2 et 32, n. 1 et 4 sur la déportation des habitants
d’Antioche.

3. HARNACK, 0p. cil., p. 437 et sulv.

4. Cf. par exemple, la déportation des habitants de Phoenek (M.O.,
p. 434), Cette déportation fut d’ailleurs ordonnée par Sapor 11,



20  ORGANISATION DE I’EGLISE AU IVe SIECLE.

de Beit Lapat, aux environs de l'an 260'. L’Histoire
de Beit Slokh? attribue un nom grec: Théocrate ou
Théocrite, au premier évéque de cette ville. Nous ajou-
terons que si, comme I'ont cru saint Jérdme, Socrate et
tous les annalistes et hérésiologues de I'antiquité, d’a-
prés les Acta Archelai cum Manete, et avec eux le
plus moderne historien de Mani, M. Kessler 2, des po-
lémiques entre chrétiens et manichéens eurent réclle-
ment liew vers 270 dans le district de Zwxaivov Xapat,
le nom traditionnel d’Archelatis donné a l'évéque de
Kaskar n’est pas inadmissible. ’

Quant au siége de Séleucie-Ctésiphon, nous le voyons
occupé dans le dernier quart du m® siécle, par un
Araméen : Papa bar ‘Aggai 4, dont la tradition du
moyen #ge fait un disciple de Mari.

Aucun lien ne rattachait ces églises les unes aux
autres. Les circonseriptions diocésaines étaient assez
vaguement délimitées. Une méme ville pouvait possé-
der ala fois plusieurs évéques. C’était, méme aux envi-
rons de 340, le cas de Beit Lapat dont les deux pas-
teurs, Gadiab et Sabina, subirent ensemble le martyre 3.

Au commencement du 1v* siécle®, Papa bar ‘Aggai

4. Manre (p. 7) rapporie que les captifs romains de Gundesabur au-
raient dit au patriarche déporté Demetrianos : « Tu es patriarche d’An-
tioche, garde ton titre, et dirige les captifs qui sont avec toi. » Deme-
trianos répondit : « Dieu me garde de faire ce qui ne m'est pas
permis. » Alors le catholicos Papa lul permit de garder le titre de
patriarche comme & Antinche, et de rester le chef des chrétiens captifs;
mais il s'en défendit. Papa le créa métropolite de Gundesabur, et lui
donna le premier rang 4 l'ordination du catholicos. Ce récit fourmille
d’invraisemblances et d"anachronismes. Cf. WEsTPRAL, 0p. cit., p. 62.

2. HOFFMANN, Auszige,p. 46. BEpJ., 11, p. 513.

3. Mani, p. 88 et suiv. Il est sur ce point en conformité avec MARE,
Cf. I’art. « Mani » dans Herzoc's Realencykl., t. XII.

4. Syn. orient., p. 289, — AsSEMANI, M. O., p.72. — MARE, p. 7.-~ "AMR,
p. 8. B. H., col. 27 et suiv.

5. M. 0., p. A1, n. 24.

6. 11 seraitintéressant de connaitre le nombre exacl des évéchés fon-




L'OEUVRE DE PAPA, 2

forma le dessein de fédérer toutes les chrétientés per-
sanes sous I'hégémonie de I'évéque des Villes Royales :
Séleucie-Ctésiphon, agissant comme délégué géréral,
pour I'empire sassanide, des « péres occidentaux »,
c'est-a-dire des évéques de la Mésopotamie et de la
Syrie euphratésienne.

Son projet sonlevales plus vives oppositions?. Siles
renseignements contenus dans la correspondance apo-
cryphe de Papa méritent quelque considération, les
principaux adversaires de I'évéque de Séleucie furent
‘Aqbalaha?, Habib, Milés et Simon Barsabba'é. Les

dés dans Yempire perse & celte époque. Malheureusement nous n’en
possédons pas de liste compléte.

Les Actes des martyrs ou le Catalogue anonyme de 412, pubiié par le
R. P. vanden Gheyn, attestent pourle milieu du 1ve siécle : dans le Nord,
les évéchés de BEIT-ZABDE (M. 0., p. 134), HENAITA (M. O., p. 82), ARBEL
(M. 0., passim, et Catal.); dans le Centre : les évéchés de KiRKi DE BEIT
sLoxm (M. O., 237, 230, Catal. Hist. de Beit Slokh), Saungart {(Catal. Hist.
de Beit Slokh), BEir Nigror (M. O., p. 220), KASKAR (Catal. M. 0., p. 151).
MaSKENA (Catal.); dans le Sud : les évéchés de Perat pE Mardan (M. O.,
p- 4, 83.Catal.), BEiT LaraT (M. O.,p. 80. Catal.), Suse (M. O., p.81. Catal.),
HORMIZDARDASIR (Catal.), Sur le platean iranien : les évéchés de REWAR-
DASIR (Catal.), et de HoLwax (Catal.). 1.'évéché de Nisise fut fondé en 300/1
par Babu. Ce prélat mourut en 309, et eut pour successeur le célebre
Jacques. (ELIE DE NisinE, cité dans B. H., col. 31 n. 1.)

4. M. Braux a étudié avec soin les sources de ce conflit. Co sont les
annalistes, le synode de Dadi%o* (Syn. orient., p. 200 et suiv.),les Actes de
Milés (M. O., p. 12) et une correspondance apocryphe du catholicos
Papa : Der Bricfwechsel des Katholikos Papa von Seleucia (Litt. syr.,
p. 136, n.1). Nous ne pouvoans admettre, comme le fait M. Braun, qu’il y
ait dans cette correspondance des parties apocryphes et des parties au-
thentiques. $i le dossier primitif avait existé et 8’était partiellement con-
servé, comment comprendre gue le morceau capital, la lettre des Péres
occidentaux, ait été égaré, et reconstitué depuis par un faussaire?
Quant a lorigine du dossier, Barhébraeus (Chron. eccl., 1I, col. 31) la
faisait remonter au catholicos Joseph 1. Siles Actes de Dadiso® sont au-
thentiques, comme on 'admet généralement, il faut en conclure qu'au
ve siécle on connaissait déjaune lettre des Occidentaux (apocryphe, bien
entendu). Autour de cetie piéce lansse, mais qui jouissait dans son temps
de I'anlorité canonique, Joseph aura pu, au vi® siécle, grouper de pré-
tendues lettres de Papa. La question est loin, du reste, d’étre tirée au
clair.

2. 8ans doute l'évéque de Karka dont il est question dans I'His{oire
de Beit Slokh. Horrmany, Ausziige, p. 48, BEDL,, II, p. 575. — Habib est



22 ORGANISATION DE L'EGLISE AU IVe SIECLE.

deux derniers sont mentionnés dans deux documents
du v° sidcle : les Actes du synode de Dadiso", et la
Passion de Milés attribuée & Maruta. Milés représen-
tait les collegues de Papa, et Simon les propres clercs
du fils d*Aggai, mécontents de leur chef.

Les conjurés répandent des libelles contre Papa; ils
Paccusent de moeurs honteuses !. A cette imputation
invraisemblable contre un vieillard ils ajoutent d’autres
griefs : son orgueil intolérable 2, son peu de respect
pour le droit ecclésiastique : il aurait ordonné deux
évéques pour un seul siege 3. Un synode se réunit, ol
les coalisés s’étaient assurés la majorité. L'évéque de
Séleucie, prévoyant sadéfaite, s'irrite, il prend le livre
des Evangi]es & témoin de son droit. Mais la violence
de son indignation lui cause une attaque de paralysie?.

Yéquivalent araméen du grec Agapet. Ce nom ful porté par plusieurs
évéques de Beit Lapat, notamment par un des orateurs principaux du
synode de Dadiso®, en 424 (Syn. orient., p. 289 et suniv.). Mil2s est le fa-
meux évéque martyr de ce nom (M. O., p. 66 et suiv.). Simon est I'ar-
chidiacre {?) de Papa qui devint son successeur (M. 0., p. 15 et suiv.
MARE, p. 9. Syn. orient., loc. cit.).

1. BARHEBRAEUS, Chron. eccl., 11, p. 30.

2. Acta Milis, AsseMaN1, M. O., p. 72

3. MARE, p- 7.

4. Nous possédons de cet événement deux versions, I'une favorable
a la primauté du siége de Séleucie, 'autre 4 ses adversaires. Nous
lisons la premiére dans les Actes du synode de Dadiso®, 1asecondc dans
les actes du martyr Miles. Toutes deux aitestent nettement le fait prin-
cipal. Synode de Dadifo® (ms., p. 46; trad., p. 290): « De ces rebelles,
les uns s’étaient faits accusateurs, les autres témoins; et Mar Milés avec
les vertueux évéques comme lui recut les témoignages de ces re-
belles en qualité de juges. Alors qu'ils n’avaient pas le droit de se faire
juges, ils prononcerent la déposition et la destitution de Mar Papa.
Mar Papa, voyant que la justice s’en était allée de celte assemblée...
et apercevant PEvangile placé au milieu, alors qu’il n'y avait point de
juste discussion entre lui et ’'assemblée, s'irrita dans une grande colére
et frappa PEvangile en Iui disant : « Parle, parle, Evangile! Quoi! tu es
placé comme un juge au milieu, tu vois que la vérité s'est éloignée des
évéques honnétes, aussi bien que des pervertis, et tu ne cries pas ven-
geance pour 1a justice! » Mais comme il ne 8’était pas approché de
VEvangile avec crainte et respect, et n’avait pas placé la main dessus




L'GEUVRE DE PAPA. 23

Le résultat du synode fut sans doute la déposition
de Papa !, et la consécration & sa place de Simon Bar-
sabba‘e. Le vaincu recourut aux « Péres occidentaux »,
nous ignorons par quelle voie. Les termes de la ré-
ponse de ces évdques ne nous sont pas connus ?. Peut-
étre députérent-ils un envoyé, comme plus tard Maruta
et Acace?®, pour examiner la question et la trancher
sur place. Quelque forme qu'ait revétue I'intervention
des prélats syriens, elle fut décisive en faveur de leur

comme un homme qui cherche du secours, Mar Papa fut sur-le-champ
frappé de chatiment dans son corps. »

Actes de S. Milés (M. 0., p.72; BEpJan, II, p. 266 et suiv.) : « 11 descendit
(Milés) au Beit Aramayé. Il y rencontra une grande discorde au sujet de
révéque de Séleucie-Ctésiphon, qui s’appelait Papa, fils d’“Aggai. Il vit qu’il
dédaignait les évéques des provinces quis’étaient réunisla pour le juger,
etqu’il méprisait les prétres et les diacres de sa ville. Connaissant I'or-
gueil de I’'homme et sa chute loin de Dieu, il se leva au milieu d’eux; illui
dit : « Pourquoi oses-tu t’élever au-dessus de tes peres etde tes membres
{collegues) et les envies-tu vainement et sans cause, comme un homme
sans Dieu? N'est-il pas écrit : « Celui qui est votre chef doit étre votre es-
clave ?>Papaluidit: « Fou, c’est toi qui va m’apprendre ces choses ?comme
si jeles ignorais! » Alors Milés tira I'Evangile de sa besace etle placa
devant lui sur un coussin, etluidit : « 8i tu ne veux pas étre instruit par
moi qui ne suis qu'un homme, sois jugé par 'Evangile du Seigneur que
Jai placé devant tes yeux extérieurs, puisque tu ne vois pas son ordre
par l'eil caché de ta conscience. » Papa, saisi d'une violente colere, léve
sa main, dans sa fureur, et en frappe PEvangile, en disant : « Parle,
Evangile, parie! » Saint Miles fut ému; il courut prendre 'Evangile, il le
baisa, et le mit sur ses yeux. Puis, élevant la voix, de facon i étre en-
tendu de toute I'assistance, il dit : « Puisque dans ta superbe tu as osé
attenter aux paroles vivantes de Nolre-Seigneur, son ange va venir te
frapper sur ton coOté et le dessécher, et 1a crainte et la terreur envahi-
ront beaucoup d’hommes. Tu ne mourras pas sur-le-champ, mais tu
resteras comme signe et prodige. » Aussitot, il (I'ange) descendit du ciel
comme la foudre, il le frappa et dessécha son coté. Il (Papa) tomba sur
son coté avec une douleur indicible, et {(y demeura]} pendant douze an-
nées, »

Ces deux versions ne sont ni ’'une ni I'autre originales. Mais elles dé-
pendent d’une tradition commune qu’il n’y a pas lieu de suspecter.

1. BARHEBRAEUS (col. 30) rapporte une tradition d’aprés laquelle Papa
p’aurait pas été déposé, les évéques estimant que son attaque de pa-
ralysie constituait un chitiment suffisant.

2. Celle que transcrit AsseMaNI d’apras “Abdilo® (Bidl. orient., 111, p. 52
el suiv.) est évidemment apocryphe. V. ci-dessus, p. 11.

3. Yoir ci-dessous, ch. 1v.



2¢  ORGANISATION DE L’EGLISE AU IVe SIECLE.

collégue de Sélencie-Ctésiphon. Les Actes de Dadiso®
nous apprennent que toute la procédure contre Papa
fut annulée. Les fauteurs du schisme furent excommu-
niés et privés de leurs dignités ecclésiastiques, sauf
quelques-uns dont on admit les excuses et les rétrac-
tations. Simon Barsabba‘é en particulier put prouver
qu'on I'avait contraint de recevoir l'épiscopat, et fut
maintenu au rang d’archidiacre, avec future succes-
sion. Cette sorte de compromis semble indiquer que
la vertu et la bonne foi ne furent pas les seules raisons
qui empéchérent certains adversaires de Papa d'étre
déposés. Les exécutions ne furent pas aveugles, et
I'on prit & tache de ménager l'opposition qui parait
avoir été trés puissante,

Telle est la premiére crise intérieure de I'Eglise de
Perse dont I'histoire nous ait transmis le récit. Elle
devait &tre suivie de beaucoup d’autres, causées soit
par I'ambition des métropolitains provinciaux, soit par
les dissensions intestines du clergé de la capitale.

La persécution m&me fut impuissante & supprimer
les abus et les compétitions. Dans sa xiv® homélie *
écrite en 344, c'est-a-dire plusieurs années apres la
promulgation de I'édit de persécution générale, le
« Sage Perse », Afraat, trace un tableau peu flatteur de
l’Eghse de Seleume Les orgueilleux, les avares, les
envieux, les simoniaques ? étaient nombreux parmi les
clercs de cette métropole : « Quand les hommes recoi-
vent de nous I'imposition des mains, ils ne font atten-
tion qu'a cette imposition. De notre temps, on ne
trouve pas facilement quelqu'un qui demande : « Qui
craint Dieu? » mais plutdt : « Qui est le doyen d’ordi-

4. Sur les homélies ou démonstrations d'Afraat, v. Litl. syr., p. 95
et suiv., et ci-dessous, p. 32, n. 1.
2. AFRAAT, éd. Parisot, col. 677,




L’GEUVRE DE PAPA. 25

nation? » Et dés qu'on a répondu : « C’est un tel », ils
lui disent : « Tu dois occuper la premiére place * ».
On remarquait & leur téte un évéque, « notre frére,
orné de la tiare?; mal vu de ses compatriotes, il alla
chercher d’autres rois éloignés, et leur demanda des
chaines et des liens qu'il distribua dans son pays et
dans sa ville. Il aurait dd plutdt, ce roi, orné de la
tiare, demander aux rois ses collégues des cadeaux,
qu'il aurait distribués aux princes et aux citoyens de
son pays et de sa ville, au lieu de chaines et de liens. »
I1lancait des excommunications & ses ennemis et tolé-
rait chez ses partisans une conduite scandaleuse : « Si
quelqu’un fait le mal, mais a I'heur de plaire aux
directeurs de la prison, ils le délivreront de ses chai-
nes et lui diront : Dieu est miséricordieux; il te remet
tes péchés, entre, viens prendre part a la priére. Mais
si on leur a déplu, méme légérement, ils lui disent :
Tu es lié et anathématisé par le ciel et par la terre.
Malheur aussi & qui lui adresse la parole3! »
Lasagacité des critiques s'est exercée sur ces textes;
et I'on a cherché qui désignaient ces allusions, sans
doute transparentes pour les contemporains. M. Bert
a pensé qu'il était question d'un satrape chrétien qui
aurait maltraité ses concitoyens au lieu de les gagner .
par la douceur de son administration. Cette hypothése
n'est pas vraisemblable. Il est évident que I'homélie
tout entiére tend & remédier aux désordres qui 8'é-
taient introduits dans la société chrétienne, et, plus
spécialement, dans le corps ecclésiastique. Le tyran
qui excommunie, qui bouleverse les familles et les

1. Col. 633.
2. Col. 587.
3. Col. 708.
4 Texte und Uniersuchungen, t. I, p. 214, n. 2.



26 ORGANISATION DE L’EGLISE AU IVe SIECLE.

cloitres, c’est un évéque, et la suscription de I'ho-
mélie permet d'ajouter que c'est un évéque de Sélen-
cie. Cet évéque est sans doute mort, car la lettre est
adressée & une assemblée d’évéques, de prétres, de
diacres et de fidéles réunie a Séleucie, et non pas au
titulaire de ce siége. Peut-8tre cette réunion avait-
elle pour objet le choix d'un nouveau prélat. Dans le
pays d’'Afraat se tenait un autre synode, et ¢'est au nom
de ce synode que le « Sage Perse » écrit son exhor-
tation.

On aestimé que le « tyran » visé par Afraat pourrait
bien étre Papa. Certaines données de la démonstra-
tion x1v conviennent, en effet, au cas de ce célébre
évéque. Le roi qui va demander aux rois éloignés
des chaines et des liens dont il charge ses compa-
triotes coupables de ne pas étre d'accord avec lui
représenterait assez exactement Papa recourant aux
« Péres occidentaux » pour en obtenir l'annulation de
la procédure instituée contre lui par ses collegues
de Perse.

Cette identification souffre toutefois plus d'une diffi-
culté. D’abord, le concile dirigé contre Papa s’est
vraisemblablement réuni avant 325'; ’homélie x1v est
écrite plus de vingt ans aprés. Or les faits qui y sont
rapportés semblent assez récents, et l'impression

1. Je renonce, pour ma part, 4 essayer de déterminer la date de ces
événements en coordonnant les renseignements fournis par des anna-
listes dont aucun n'est antérieur aua xu° siecle. M. WESTPHAL (op. cit.,
p. 60-62, 82-84) a cru pouvoir assigner la date de 313/4 au synode de Papa.
11 1a calcule en fonction du martyre de Simon Barsabba's, le successeur
de Papa, et d’'une donnée de la Passion de Milés suivant laquelle Ié-
véque de Séleucie aurait survécu douze ans a son attaque de para-
lysie. (Citée ici méme, p. 22, 1. 4.)

Cette derniére information est sujette a caution, & cause du carac-
tére tendancieux des Acta Milis qui diminue singuliérement leur
valeur historique. A mon avis, il est impossible d’établir une chrono-
logie solide pour les années qui ont précédé la persécution de Sapor 1.



L’OEUVRE DE PAPA. 27

qu'Afraat en a recue parait encore trés vive, En effet
dans sa x® homélie sur les Pasteurs écrite en 336/7,
le « Sage Perse » traite ex professo d'un sujet analogue
acelui de ’homélie x1v. Il y est également question des .
devoirs qui imcombent aux évéques et des qualités
requises pour vccuper les prélatures. Or, notre au-
teur se borne a des considérations générales, et ne se
départit & aucun moment du calme qui convient & 1'ex-
position méthodique de la doctrine spirituelle. Dans
I'homélie xiv, au contraire, il se montre passionné,
parfois violent. On peut domc penser qu'il se référe
& des événements qui se seraient produits dans l'in-
tervalle de sept années qui sépare ces deux homélies.

Rien n'empéche, par conséquent de sapposer qu'A-
fraat désigne non point Papa, mais I'un de ses succes-
sears immédiats, Simon Bargabba‘s ou Sahdost. Nous
proposerions, mais sous réserves, d’admettre que la
démonstration xrv vise plutét Simon. En voici les mo-
tifs. Deux traits, dans cette démonstration, nous sem-
blent se rapporter trés spécialementa ce prélat. Afraat
dit que les chrétiens sont déponillés et vexés de toutes
maniéres : « Ceux qui n'étaient pas portés a la généro-
sité ont exigé de nous que nous leur donnions outre me-
sure!. » Plus loin, il semble indiquer quele tyran dont
il est question se glorifiait de sa taille avantageuse et
de sa beauté, et il répond : « Considérons-nous sa haute
stature, parellle a celle de Satl, ou son visage agréable,
semblable a celui d’Eliab, ou sa remarquable beauté
qui rappelle celle d’Absalon ? Mais le Seigneur ne se
complaft pas dans l'agrément du visage, et il n'aime
ni les superbes ni les glorieux 2. »

Or les Passions de Simon Barsabba‘é nous informent

1. Col. 884,
2. Col, 648.



28 ORGANISATION DE L’EGLISE AU IVe SIECLE.

que Sapor l'invita tout d’abord & percevoir une capi-
tation double sur les chrétiens. Elles nous apprennent
également qu'il avait un extérieur agréable et impo-
sant !, et que, pour ce motif, le roi hésita longtemps &
le condamner & mort. N'y a-t-il pas, dans ce double
renseignement, un parallélisme significatif avec les
passages d'Afraat que nous avons signalés?

A la vérité, les chronographes ne nous rapportent
pas que Simon ait di solliciter l'appui des « Péres
occidentaux »; mais un pareil recours semble moins
improbable si I'on admet, avec le concile de Dadiso2,
que ces Péres, en réintégrant Papa dans sa dignité,
avaient désigné Simon pour lui succéder. Par un juste
retour des choses, Simon aurait subi les épreuves qu'il
parait n’avoir pas épargnées & son prédécesseur, et il
en serait sorti victorieux par le méme moyen. Quel-
que jugement, d'ailleurs, que l'on réserve a notre
hypothése, il ressort de I'homélie xiv d’Afraat que la
persécution n’avait pas rétabli I'union entre les chré-
tiens, et qu'on ambitionnait ardemment un siége épis-
copal qui pouvait cependant codter la vie & son
titulaire 3.

5 2. — L’institution monastique.

L’institut monastique devait &tre assez florissant en

1. Cf. par exemple M. O., 1, p. 24.

2. Loc. sup. cit.

3. Je ne me dissimule pas que la théorie proposée ici ne résout pas
toutes les objections. Certaines difficultés subsistent, de celles surtout
qui sont- d'ordre chronologique. En effet la démonstration xiv est
écrite en 344. Or Simon était mort en 34 et Sahdost en 342. Les clercs
de Sélencie étaient donc réunis pour choisir le successeur de ce der-
nier, qui devait étre Barba‘ semin (4 346). Mais si les faits auxquels Afraat
se référe ne peuvent pas étre trés anciens, il ne suit pas de la qu’ils
aient dit se passer dans I'année méme ou fut composée I'homélie xiv.
Trois ans aprés son supplice, le souvenir de Simon Barsabba'€ pouvait
étre assez vivace dans les cercles ecclésiastiques.



~

L'INSTITUTION MONASTIQUE. 29

Perse au 1v® siécle; c'est le sentiment que suggére
la vi° démonstration d’Afraat ! qui lui est consacrée.
Les Actes des martyrs nous ont conservé les noms de
plusieurs moines : Barsabia et ses dix compagnons;
Papa, Wales, “Abdiso®, Paqida, Samuel, "Abdiso" 2, mar-
tyrisés avec les évéques ‘Abda et ‘Abdiso‘; Badema et
ses sept disciples 3.

Nous ignorons s’il y avait dés ce moment des ermites
proprement dits en Orient. Le mot ihidaye, « soli-
taires », qui se rencontre dans Afraat peut trés bien
convenir aux cénobites. La distinction des moines
d’avec le clergé n'est pas non plus trés nette. Le nom
de benai qiama* qui les désigne ordinairement con-
vient également aux uns et aux autres. II est fort
possible que l'on ne considérdt comme « clercs »
que les évéques, les prétres et les diacres, et qu'a
cette époque, des cénobites fussent chargés du service
inférieur de 'Eglise3. On s’expliquerait alors plus facile-
ment qu'Afraat semble avoir été & la fois évéque et
chef de monastére; son correspondant parait avoir
également cumulé ces deux fonctions, Dansla démons-
tration x 8, aprés avoir résumé la premiére partie de la
collection, Afraat écrit en effet 4 son ami: « Lis et étu-
die, toi et tes fréres, lesfils du pacte, et les fils de notre
foi », et ailleurs : « Instruis-toi, et, & ton tour, ins-
truis tes fréres, fils de ton église” »,

1l y aurait ainsi d'un c6té les « fils de la foi » et les
«filsdel'église» quiétaientles simplesfidéles; del'autre,

1. AFRAAT, éd. Parisot, p. Lxv. Cf. THEODORET, Hist. rel., ch. 1.

2. M. 0., p. 14 et suiv.

3. Ibid., p. 165 et suiv.

4. }0an wiua Fils du pacte ou de la régle.

5. Sauf, bien entendu, ceux qui n’étaient pas encore baptisés. Dem.
vit, ’?, col. 345,

6. Col. 465.

1. Dem. xi1, col, 533.
2.



30  ORGANISATION DE L’EGLISE AU IVe SIECLE.

« les fils du pacte » ou de la régle, qui avaient fait des
veeux spéciaux !, Ils étaient astreints i certaines absti-
nences et a des jelnes fréquents. Ils s'adonnaient & la
priére, & la lecture, a I'étude, aux veilles, au silence.
On leur recommande le travail, I'humilité, la patience,
la concorde, le sérieux, l'esprit pacifique. Ils s'enga-
geaient & observer la continence et la pauvreté. Cette
vie austére leur valait le nom de « pleurants », abile,
mais aussi de « bienheureux », tubane.

1. Voiei quelques remargues subsidiaires qui ajoutent, croyons-nous,
quelque force i cette théorie. Dans tous les Actes des martyrs, les fils
et les filles du pacte sont mentionnés 4 la suite des évéques, des
prétres et des diacres. Par exemple Acta Sciahdustis, M. O.,p. 89
(texte syriaque) : « On prit avec lui, de ces Villes [Séleucie-Ctésiphon]
et des bourgs et districts environnants, des prétres, des diacres, des fils
du pacte et des filles du pacte, dont le nombre était de cent vingt-huit. »
Cf. aussi le titre des Actes d"AbdiSo* et ses compagnons (M. 0., p. 114).

Comparer un passage de la démonstration x d’Afraat(col. 437) ou 'auteur
écrit que I'évéque doit « surveiller, corriger, et encourager les vierges »,
par ou il faut sans doute entendre les personnes consacrées a Dieu.

~Dans 1a démonstration vit, Sur les Pénitents, c’est au chef de 1a com-

munauté chrétienne qu'il adresse ses avis sur la pénitence des « voués »,
col. 386. « Je t'ai écrit toutes ces choses, 0 mon ami, parce que, de notre
temps, il y en a qui choisissent d'dtre solitaires, fils du pacte et saints.
Or, nous combattons contre notre ennemi, et cet ennemi lutte contre
nous pour nous persuader de retourner a ’état que nous avons libre-
ment quitté. Et il y en a qui sont vaincus et frappés, et qui, ainsi cou-
pables, se justifient enx-mémes. Nous connaissons leurs péchés, mais
ils se cantonnent dans leur obstination et ne veulent pas de pénitence...
et, & d’autres qui confessent leurs péchés, on n’accorde pas la péni-
tence ». Celte pénitence paralt &tre d’ailleurs tout autre chose que la
pénitence canonique. 11 n'est question ici ni de fautes graves, ni d’ac-
cusations obligatoires, ni de l'exclusion de PEglise a laquelle Afraat
fait pourtant allusion dans la démonstration xvi. Cest une pénilence
conseillée, et « de perfection ».

11 n’en est pas moins A retenir que ¢’est au chef de I'Eglise que les
« fils du pacte » doivent s'adresser. Nous croyons donc que, dans les
villes épiscopales tout au moins, I'évéque était le chef du clergé officiel :
prétres et diacres, et des voués volontaires : fils et filles du pacte, qui
vivaient ensemble autour de I'Eglise, ou en petits groupes dans des
maisons particuliéres comme les povdfoviz¢ du monde gréco-romain
a la fin du1ve siécle. A la campagne, ou dans les villes qui ne pos-
sédaient pas d'évéque, le supérieur des « fils du pacte » parait avoir
exercé le ministére ecclésiastique; ainsi Bar3abia A Istahr (M. O., p.98)
et Badema 2 Mahdzé d’Aréwin (M. O., p. 165).



LE DOGME ET LA DISCIPLINE. 31

Iy avait aussi des « filles du pacte », c'est-a-dire
des vierges consacrées i Dieu. Elles vivaient en com-
mun, soit dans des maisons particuliéres, soit, plus ra-
rement sans doute, dans des lieux réguliers. Afraat in-
terdit sévérement la cohabitation des « fils et des filles
du pacte ! ». Les Actes des martyrs du 1v* siécle con-
tiennent les Passions d'un certain nombre de ces reli-
gieuses. Nous citerons les noms de Tarbo et de sa seeur,
et de leur servante %, de la vierge Warda®, de Thécle,
Marie, Marthe, Marie, Ami#4, de Marie, Tata, Ama,
Adrani, Mama, Marie et Marah?®, de Thécle, Danaq,
Taton, Mama, Mazkia, Ana, Abiat, Hatai et Mamlaka®,

L'institution clérico-monastique semble s'étre déve-
loppée en dehors de toute influence étrangére. La Pas-
sion de Milés assure, il est vrai, que cet évéque a été
en Eigypte visiter Ammonios, disciple d'Antoine 7. Mais
hagiographe commet ainsi un anachronisme grossier,
et, par conséquent, son information est sans valeur.
Nous verrons plus loin ® que les méthodes de I'ascé-
tisme égyptienne furent pas introduites en Perse avant
la fin du vie sidcle.

$ 3, — Le dogme et la discipline.

Un seul document, trés précieux il est vrai, nous
fournit des informations précises sur le dogme et la
discipline des Eglises persanes au 1v® siécle. C'est la

1, Cet abus devait &tre assez fréquent, étant données les mceurs
Ppersanes.

2 M. 0., p. 4.

3. Ivid., p. 103.

4. Ibid., p. 123.

5. Ibid., p. 144.

6, Ibid., p. 100-104.

7. M.O., p. M.

8, Ch. x1.



32  ORGANISATION DE L’EGLISE AU IVe SIECLE.

collection des homélies d’Afraat, a laquelle déja nous

avons fait de larges emprunts . D’aprés cette source,

la dogmatique orientale nous apparait dégagée de toute

influence nicéenne. C'est 12 un fait digne de remarque,
car l'activité littéraire d’Afraat s’est exercée entre les

années 337 et 346, soit quinze ans environ aprés la réu-

nion du concile de Nicée. Ce concile paraft done avoir

été ignoré des Persans 2. Maruta, le premier, le leur

fit connaitre 3, ou du moins en rendit les conclusions

obligatoires au concile de Séleucie en 410.

Dans 'wuvre d'Afraat, la doctrine trinitaire n'est
qu'ébauchée. Les doxologies et les confessions de foi
qu’elle renferme mentionnent, comme toutes celles qui
sont postérieures au e siécle, les noms du Pére, du
Fils et du Saint-Esprit; mais Afraat n’a fait surces
données, qui lui étaient fournies par la tradition ecclé-
siastique la plus ancienne, aucune réflexion métaphysi-
que. La distinction des Personnes divines, leur égalité
et leur consubstantialité ne font pas partie de son
enseignement, La démonstration xvir ne laisse aucun
doute a ce sujet.

Il s’agit de prouver contre les Juifs que les appella-
tions de Dieu et de Fils de Dieun, appliquées & Jésus-

1. Depuis leur publication par Wright, ces homélies ont été dépouil-
1ées par MM. SassE, Prolegomena in Aphraatis Sapientis Persae sermo-
nes homileticos, Leipzig, 1879; ForcEr, De Vila et Scriptis Aphraatis,
Louvain, 1882; G. BERT, Aphrahat's des persischen Weisen Homilien,
aus dem Syrischen dbersetst und erlautert, dans GEBHARDT-HARNACK,
Teate und Untersuchungen, vol. 111, fasc. III, Leipzig, 4888, et en der-
nier lieu (189%) par Dom PaRisor, dans la préface dont il a fait précéder
son édition d’Afraat (notamment p. XLI-xLvt). Pour P'identité mystérieuse
du « Sage Perse », cf. Litt. syr., p. 226, et 'article de NesTLE, dans HERzo06™Ss
Realencykl. Cf, Burkrr, Early Christianily outside the Roman Empire,
Cambridge, 1899, Lect. II et III.

2. Aucun évéque de Perse n’y prit part. Jean de Beit-Parsayédontle nom
se trouve dans quelques listes syriaques est probablementune mauvaise
lecture ou plutdt une falsification du nom de Jean, évéque de Perrhae.

3. BRAUN, De Sancta Nicaena Synodo, préface.



LE DOGME ET LA DISCIPLINE. | 33

Christ, ne sont pas incompatibles avec 1'unité de Dieu.

« Yous adorez et révérez un homme engendré, un
homme crucifié, et vous appelez Dieu un homme; et,
bien que Dieu n’ait pas de fils, vous I'appelez Fils de
Dieu!. » Telle était 1'objection juive. Afraat proteste
d'abord de son adhésion aux formules ecclésiastiques :
« Jésus, Notre-Seigneur, est bien le Fils de Dieu, le
roi, fils du roi, lumiére de lumiére, créateur, conseiller,
chef, voie, sanveur, pasteur, congrégateur, porte, perle,
lumiére » ; mais ensuite il s'applique & démontrer que les
noms de Fils de Dieu et de Dieu méme sont appliqués
par I'icriture 4 Moise et a d’autres justes, le nom de
Roi des Rois & Nabuchodonosor, et qu'ainsi, lorsque
ces appellations s’adressent au Christ, on ne doit pas
leur attribuer une valeur insolite.

« Nous adorons nos supérieurs, dit encore Afraat,
ceux mémes qui sont paiens; combien plus ne devons-
nous pas adorer et révérer Jésus-Christ qui nous a ar-
rachés aux vaines superstitions, et nous a appris a
adorer, révérer et servir le Dieu unique, notre Pére et
notre Créateur ®. » On ne saurait disconvenir que c'est
la une argumentation « ad hominem ». La contexture
n'en est pas moins singuliére. En outre Afraat pense
bien ne faire aucune concession aux Juifs quand il -
énumére les titres donnés au Christ dans l'un etl'au-
tre Testament. Or, il ne fonde aucun argument sur les
titres de Logos et de Sagesse qui, dans le développe-
ment de la théologie trinitaire, en Occident, prirent
une si exceptionnelle importance.

La Pneumatologie d’Afraat est encore plus rudi-
mentaire. L'Esprit-Saint ne semble pas avoir de sub-

1. Col. 785.
2. Col. 788. Col. 813, il ajoute: vigne, époux, semeur.
3. Col. 804. Cf. aunssi col. 145.



34 ORGANISATION DE L'EGLISE AU TVe SIECLE.

sistance propre; en tout cas, il ne posséde pas d’hypo-
stase distincte de celles du Pére et du Fils. C'est plutét
une propriété divine qui se communique d'une facon
éminente au Fils, et que le Pére et le Fils communi-
quent aux chrétiens. En un curieux passage *, le Saint-
Esprit est donné pour le principe féminin ? de la vie
chrétienne : « Nous avons appris de la Loi : L’homme
quittera son pére et sa mére pour s’attacher & sa femme,
et ils serontuneseulechair. Yraiment, c'est laune grande
et insigne prophétie. Mais qui donc quitte son pére et
sa mére quand il a pris femme? Le sens est donc :
I'homme tant qu'il n’a pas pris femme aime et honore
Dieu son Pére et I'Esprit-Saint sa mére, et il n'a pas
d’autre affection. Mais lorsque ’homme a pris femme,
il quitte son pére et sa mére, je veux dire ceux que j’ai
mentionnés ci-dessus; son esprit est saisi par ce
monde, etc... »

Le Saint-Esprit répond donc, dans la dogmatique
d’Afraat, 4 ce que nous appelons aujourd'hui la grace. Et
c'est pourquoi il est, sije puis dire, essentiellement mo-
bile. De méme que tous les hommes recoivent en nais-
sant « l'esprit animal », ainsi, & leur seconde nais-
sance, les baptisés recoivent « l'esprit céleste », ou
' « esprit saint ». S'ils sont fidéles & leurs engagements,
I’Esprit demeure en eux. S'ils péchent, I'Esprit retourne
a celui qui I'a envoyé. Aprés la mort 'dAme vivante
(Iesprit animal) retourne a la terre. Elle est ensevelie
avec le corps ; dépourvue de sentiment, elle tombe dans
une sorte de sommeil. L' « esprit céleste » retourne au
Christ, et, en présence de Dieu, sollicite la résurrec-

1. Dem. xvm, col. 840.

2. En syriaque, comme dans les autres langues sémitiques, lwod
entendu dans son sens propre de vent ou de souffle, est du geore fémi
nin. Mais il est traité comme n nom masculin quand il désigne la troi-
giéme personne de la sainte Trinité,



LE DOGME ET LA DISCIPLINE. RH]

tion du corps auquel il a été uni. « Notre foi, dit Afraat*,
enseigne que les hommes sont de telle sorte assoupis
qu'ils ne peuvent distinguer le bien du mal. Les justes
ne recevront point leur récompense, ni les méchants

* leur terrible chatiment, jusqu'a ce que vienne le Juge,
qui les séparera, & sa droite ou & sa gauche 2 ».

La confession de foi de I'Eglise persane est indépen-
dante des formules helléniques contemporaines?. Celles-
ci étaient divisées en trois parties, qui représentaient en
quelque sorte la Trinité du Dieu unique; celle que nous
lisons dans Afraat est au contraire divisée en sept arti-
cles : « Il faut ¢roire en Dieu, le maitre de tout, qui a
fait le ciel, la terre, la mer et tout ce qu'ils renferment.
— Il a fait I'homme & son image, — il a donné la loi &
Moise, — il a envayé de son esprit dans les prophétes,
— ef ensuite il a envoyé son Christ dans le monde. —
Il faut croire en la résurrection des morts. — Il faut
croire au mystére du baptéme. Telle est la foi de 'E-
glise de Dieu. »

Et voici les ceuvres de la foi : « Ne pas observer les
heures, les semaines, les mois, les temps, les néo-
ménies, les fétes annuelles, la magie chaldéenne et la
sorcellerie. S’abstenir de la fornication, de la poésie,
des sciences illicites qui sont les instruments du malin,
des séductions d'un doux langage, du blasphéme et de
ladultére. Ne pas dire de faux témoignage, ne pas
tenir un langage double. Telles sont les ceuvres de la
foi, assise sur la pierre ferme qui est le Christ sur le-
quel est élevé tout V'édifice 4 ».

Ce symbole a une saveur irés antique. Ainsi que le

1. Dem. viu, col. 397,

2. Cf. préface, p. Lv1.

3. Cf. BERT, op. cit., p. 17, en note.
% Ed. Parisot, col. 4% et 43,



""1

36  ORGANISATION DE I’EGLISE AU IV* SIECLE.

fait justement remarquer M. Bert?, il n’est nullement
apparenté & la confession de foi que sainf Irénée nous
dit avoir été répandue de son temps jusqu'aux confins
del'Orient. On peut penser avec le mé&me savant que les
prescriptions morales qui suivent la regula fidei sont
présentées par Afraatsous une forme « symbolique », et
qu'elles faisaient partie intégrante de la confession de
foi 3.

La discipline pascale des chrétientés persanes mé-
rite également de retenir notre attention 3. Elle differe
de la discipline romaine et tout autant de la discipline
asiatique. Afraat combat avec vigueur ceux qui s'at-
tachent exclusivement a la date du 14 Nisan et au jour
du vendredi. On voit que selon notre auteur la solen-

_nité pascale a pour objet principal de commémorer

la passion de Jésus-Christ et non sa résurrection?.
Elle est en réalité la continuation de la PAque juive
dans la communauté chrétienne, la répétition de la der-
niére Paque, que Jésus a célébrée avec ses disciples
avant son crucifiement®. Les Juifs, dit Afraat, ne
peuvent plus légalement célébrer la PAque, puisque
I'’Agneau devait étré immolé dans le Temple qui est
détruit. Les chrétiens se sont substitués a eux, car
le véritable Agneau pascal c'est notre Sauveur, dont

1. Op. cit., p.16, n. 1.

2. M. Bert les a rapprochées avec raison des passages remarquable-
ment paralléles de 1a Ay, 1, 4 : « Mon fils, ne sois pas oltwvooxéxeg,
car cela conduit i l'idolatrie, ne sois pas chanteur, ni mathématicien,
ni mpmqoaipmv, ne regarde pas méme ces choses, car de toutes nait
Iidolatrie »; 11, 3-4 : « T ne jureras pas, tu ne diras pas de faux témoi-
gnage, tu ne seras pas double de pensée ou de langue, car la duplicité
de langue est le sceau de la mort », Cf. 1e méme ouvrage p. 18, n. 2, et
p. 19, n. 4, et larticle de Ap. HARNACK : « Apostolisches Symbolum » dans
HERZ0G's Realencykl.3, p. 78 et suiv.

3. Dem. xu1. Cf, BERT, op. cil., p. 179, n. 1,

4. Ildaya otavplioipey et non mdoys &vaardoiov.

5. Cf. BERT, op.cil., p. 180,




LE DOGME ET LA DISCIPLINE 37

le sacrifice, figuré dans la derniére Céne et accom-
pli sur la croix, a aboli les sacrifices prescrits par
I'ancienne Loi. Mais la date de la Paque chrétienne ne
coincide pas avec celle de la PAque juive. En effet, sui-
vant le Diatessaron *, toute divergence entre les synop-
tiques et le quatrieme évangile est supprimée. Jésus-
Christ a fait la derniére Pique en méme temps que
tous les Juifs, le soir du 13 Nisan, c¢'est-a-dire dans la
nuit qui inaugure le 14 Nisan. Et il est mort le 14 Ni-
san, avant le commencement du 15 Nisan. Quant aux
chrétiens, ils fétent le souvenir de cette mort le 15 Ni-
san, sa nuit et son jour 2.

S’agit-il de compter les trois jours qui séparent la
mort de la résurrection? Afraat les fera commencer
aprés la mort mystique de la Céne, car, dit-il, « celui
qui a mangé son corps et bu son sang doit étre con-
sidéré comme mort. Or le Seigneur a de ses propres
mains donné son corps i manger et son sang a boire
avantd'étre crucifié? ». Mais ce comput spécial ne s’ap-
plique pas & la fixation de la solennité pascale, qui ne
doit en aucun cas coincider avec celle des Juifs. Jésus,
le véritable Agneau pascal, est mort dans I'aprés-midi
du 14 Nisan; donc en commencant la féte avec le 15 Ni-
san (c'est-a-dire le soir consécutif au 14), on commé-
more I'heure exacte dusacrifice sanglant de Notre-Sei-
goeur.

La Paque chrétienne dure, comme celle des Juifs, une
semaine entiére, et le point culminant de la féte est
le vendredi de cette semaine. La priére et l'office di-

1. Afraat, comme 8. Ephrem, lisait I'Evangile dans le Diatessaron
de Tatien, C’est ce qui résulte principalement du long passage de 'ho-
mélie 11 ou Afraat esquisse A grands traits la doctrine et la vie de Jésus-
Christ. Cf. ZAnN, Tat. Diat., p. 80-84, cité dans BERT, op. cti.,p. 34, n. 3.

2. Col. 594,

3. Col. 18,

LE CHRIBTIANISME . 3



38 ORGANISATION DE L'EGLISE AU IV* SIECLE.

vin, mais plus particuliérement le jetine, sanctifient
cette période. Si donc le 15 Nisan coincidait avec le di-
manche, il faudrait commencer la semaine pascale le
lendemain seulement, car le dimanche n’est pas jour
de jetine.

La solennité majeure estinaugurée, comme l'a été la
Passion dont elle est 'anniversaire, par I’administra-
tion du baptéme. Afraat voit en effet dans le lavement
des pieds qui précéda la derniére Céne I'image du sacre-
ment baptismal. Le baptéme se conférait donc dans
1'Eglise persane, non pas le Samedi saint, mais le pre-
mier soir de la PAque; il était suivi de la Messe et de
la communion.

Cet ordre paraitra insolite, ainsi que la pratique du
jetne, alors que dans les autres Eglises cet exercice
de pénitence était interrompu pendant les solennités
pascales. Tout s’explique si I'on admet que deux prin-
cipes présidaient 4 I'économie de la Pique chez les
Syriens orientaux. Premiérement : les prescriptions de
la loi mosaique concernant la PAque sont encore en
vigueur. Deuxiémement : on les modifiera cependant
de maniére & reproduire le plus fidélement possible,
et dans leur succession chronologique, les épiso-
des qui ont marqué les étapes du sacrifice de Jésus-
Christ.

11 faut done rapporter la tradition du jetine pascal
4 cette idée exprimée par Afraat? : « Que ceux qui
disputent au sujet de ces jours sachent que le Sei-
gneur a célébré la Pique et mangé et bu avec ses
disciples au crépuscule du 14. Mais depuis I'heure o
le coq chanta, il ne mangea plus, ni ne but, parce que
les Juifs l'avaient saisi et commencé a le juger, et

1. Col. 537,
2. Col. 536 et 337,



LES ADVERSAIRES DU CHRISTIANISME. 39

comme ‘je te I'ai montré plus haut, il a passé chez les
morts lequinziéme jour tout entier, la nuit et le jour'. »

3§ 4. — Les adversaires du christianisme : juifs,
mages, hérétiques.

Ce souci de concilier les observances légales du
Judaisme avec les traditions chrétiennes est un des
traits caractéristiques de 'Eglise persane au 1v® siécle.
Il ne convient point de s’en étonner, puisque I’Assyrie
et 1la Babylonie renfermaient, comme nous l'avons in-
diqué plus haut, une trés importante colonie d'Israéli-
tes. En revanche, la polémique des chrétiens contre
les Juifs fut, pour des motifs andlogues, plus ardente,
et peut-étre plus sérieuse dans ces contrées que dans
Yempire romain.

Sur les vingt-trois homélies d’Afraat, neuf sont con-
sacrées a la controverse antijudaique. Ce sont les ho-
mélies : xr sur la Circoncision, — xu1 sur la Paque, —
x1u sur le Sabbat, — xv sur les aliments, — xvi sur la
vocation des Gentils, — xvir surle Christ, Fils de Dieu,
— xvm surla Virginité, — xix contre la prétention des
Juifs d’étre denouveau réunis, — xxi1 sur laPersécution.
Si I'on en excepte la derniére qui est un écrit de circon-
stance, les huit autres démonstrations nous donnent
une juste idée de I'objet et de la méthode de I'argu-
mentation chrétienne.

On cherchaita prouver aux Juifs qu'ils n'étaient plus
le peuple de Dieu et que leur héritage avait été trans-
mis aux églises du monde paien?. Il fallait ensuite

1. cf. BERT, op. cil., p. 184, en note.

2, Cette tache était bien difficile, car les espérances messianiques
€talent encore vivaces dans les cercles juifs. Nous savons, tant par les
homélies d’Afraat que par les Actes des martyra et les historiens du
temps, que les Israélites répandus en Babylonie et dans I'Empire ro-



40 ORGANISATION DE L’EGLISE AU 1v° SIECLE,

montrer que certaines prescriptions légales étaient
abolies ou qu'elles n’avaient par elles-mémes aucune
valeur, mais seulement en tant que symboles d'une
idée religieuse que le Christianisme s’était appropriée.
Enfin on devait légitimer des pratiques inconnues &
I'ancienne Loi et spécifiquement chrétiennes, comme
I'observance de la Virginité, ou concilier les doctrines
christologiques avec le monothéisme. L’argumentation
s'appuyait uniquement sur des textes de I'Ancien Tes-
tament, choisis dans la Thora ou dans les écrits des
prophétes, et traités suivant les méthodes de 'hermé-
neutique talmudique.

Afraat déploie dans cette joute intellectuelle une sa-
gacité et une subtilité trés remarquables. Il posséde &
fond non seulement les textes inspirés, mais encore les
gloses traditionnelles, dont un petit nombre seule-
ment devait, & son époque, étre fixé par I'écriture.

Le « Sage Perse » n'a pas écrit contre les paiens
de traité analogue & ses « démonstrations » contre les
Juifs. N'en soyons pas surpris. A la différence du
Judaisme, les vieux cultes babyloniens se perpétuaient
moins par la chaire ou par le livre que par le prestige
mystérieux de la sorcellerie et des incantations, en
vertu.d'une tradition superstitieuse trente fois séculaire.

Quant au culte de Zoroastre, il était placé, par la
politique des rois et l'intolérance des mages, en dehors
et au-dessus de toute discussion publique. Les Actes
des martyrs peuvent toutefois nous renseigner sur les
polémiques entre les chrétiens d'une part, les paiens
et les mages de I'autre !. Les interrogatoires des héros,

main s’attendaient 4 étre d’un jour i I'autre « rassemblés » par le Li-
bérateur promis. La démonstration x1x est tout entiere consacrée a leur
montrer 'inanité de cette attente.

1. Voir ch. ur, § 4, etlire en particulier la Passion de S. Simon Bar-
sabba‘e (M. O., p. 35 etsuiv.).



LES ADVERSAIRES DU CHRISTIANISME. 41

bien qu'ils soient amplifiés par leurs pieux rédacteurs,
sont, a cet égard du moins, une source d'informations
assez précieuse. Autant que nous pouvons en juger, le
principal argument des chrétiens était le suivant :
« Vous qui étes des étres vivants, vous adorez des
créatures privées de vie! » L'adversaire répondait :
« Mais le soleil est vivant : c’est lui qui vivifie tout;
le feu est vivant, puisqu'il peut consumer tous les
étres ». Et le chrétien reprenait: « Non, le feu n'est pas
vivant, puisqu'il suffit d’une petite pluie pour 1'étein-
dre. Le soleil n'est pas vivant, puisqu'il cede la place
4 la nuit. Nous n’adorons pas les créatures, nous ado-
rons Dieu qui a fait le soleil et le feu, la terre, la
mer et tout ce qu'ils renferment. » — « Mais vous adorez
un homme mort, qui a expiré sur une croix. Yous
dites que le crucifié est Dieu. » Alors le chrétien en-
treprenait I'apologie du christianisme et exposait 4 son
interlocuteur 1'économie des mystéres de l'Incarnation
et de la Rédemption. Souvent, d'aprés les pieux ré-
dacteurs des Actes, des prodiges célestes que les ad-
versaires attribuaient 4 la magie venaient autoriser
la parole des martyrs.

Tel est le schéma général del'apologétique chrétiennc
contre les paiens. Il est reproduit, avec des variantes
insignifiantes, dans la majeure partie des textes hagio-
graphiques.

Les seules hérésies que connaisse Afraat sont, outre
ie Manichéisme, doctrine indigéne, les erreurs de Va-
lentin et de Marcion qui, au °® siécle, divisaient les
chrétientés du monde romain *. « Qui done, écrit-il,
donnera une récompense &2 Marcion qui ne confesse pas
labonté de notre Créateur? et qui récompenscralejetine

1. AFRAAT, col. 116.



42 ORGANISATION DE L’EGLISE AU 1ve SIECLE.

de Valentin qui préche la multiplicité de ses créateurs
et dit que le Dieu parfait ne peut dtre prononcé avec
la bouche et que la raison ne peut 'atteindre ? Et qui
donnera une récompense aux fils de ces ténébres
qu'est la doctrine de Mani I'impie. Ils habitent dans
les ténébres, comme les serpents; ils pratiquent le
Chaldéisme, la doctrine de Babel. Tous ceux-la jed-
nent, mais leur jetine n'est pas agréable a4 Dieu ».

Le Catalogue des hérésies attribué 4 Maruta ! donne
une liste plus compléte : Sabbatiens, Simoniens, Mar-
cionites, Pauliniens, Manichéens, Photiniens, Bor-
boriens, Qoqiens, Daisanites, Ariminites, Eunomiens
et Macédoniens, Montanistes, Timothéens, Cathares
(Novatiens). Quoi qu'on doive penser de l'antiquité et
de l'origine de ce document, il est évident que plusieurs
des hérésies mentionnées, celles surtout qui se rappor-
tent a la formation du dogme trinitaire, ne se sont déve-
loppées que dans 'Empire romain. Les autres (Bor-
boriens, Qoqiens, Daisanites) appartiennent plus spé-
cialement a la Mésopotamie et & 'Osrhoéne 2, Rien ne
nous permet d'affirmer ou de nier qu'elles aient eu, au
1v siécle, des ramifications dans les provinces syria-
ques soumises aux Sassanides.

A. Briaux, De Sencta Nicaena Synodo, p. 46 et suiv.

2. Ces trois hérésies sont citées dans le Testament de S. Ephrem, éd.
DuvaL, 1901, p. 33 du tirage & part. — Cf. I'Excurs 2 de HOFFMANKN, op.
cit., p.122, Zadduqajé : ‘Audaje? Borborianer ? = et HARNACK, Der Ketzer-
Katalog des Bischofs Maruta dans Texle und Untersuchungen, N. F.1V,
4, 1899. V., aussi ch. m1, p. 38, n, 2.



CHAPITRE 11l

LA PERSECUTION DE SAPOR 11 {339/40-379)

$ 4. — Les Chrétiens et le pouvoir royal. Causes de
la persécution générale.

Bien que les rois de Perse fussent plus fermement
attachés au mazdéisme que les Parthes, leurs prédé-
cesseurs, ils ne semblent pas avoir été poussés & per-
sécuter les adeptes des autres cultes par des motifs
exclusivement religieux. Si Mani fut saisi et exécuté
par les ordres de Bahrdm I, c’est que son enseigne-
ment était immoral et antisocial, et qu'il le présentait
comme une réforme du mazdéisme !. Si les Juifs furent
soumis & de fréquentes vexations, c'est, au jugement
de M. Noeldeke?, parce qu’ils déployaient trop d'ingé-
niosité a frauder le fisc, et s’acquittaient avec un zéle
médiocre de leurs obligations en matiére d’impét.
Quant aux chrétiens, sauf de rares exceptions, les Sas-
sanides ne les inquiétérent pas tant que I'Empire ro~
main demeura fidéle au paganisme, ni méme dans les
premiéres années qui suivirent la conversion éclatante
de Constantin au christianisme.

Eusébe 2 rapporte une lettre de cet empereur dans

1. TABARI, P. 47,

2. TABARL, pP. 68, n. 1.

3. Vie de Constantin, IV, 8 et 9. — CI. SozoxiNE, Hist. ecel., I, 15. —
THEODORET, Hist. eccl., 1,2} Le premier de ces deux auteurs veut que



44 LA PERSECUTION DE SAPOK II.

laquelle il félicitait Sapor delabienveillance qu'il témoi-
gnait aux chrétiens, et se réjouissait dela prospérité des
églises persanes et de leur accroissement continu.
Alors que cette lettre serait amplifiée par le panégy-
riste ou méme supposée, elle prouverait du moins que
P'évéque de Césarée, si exactement informé des choses
d’Orient, considérait les rapports deschrétiens avec le
Roi des Rois, aux environs de 330, comme des plus
satisfaisants.

La situation changea quand Sapor II se jugea suf-
fisamment fort pour reprendre la lutte traditionnelle
contre Rome, et fit exiger par ses ambassadeurs la
restitution des cing provinces cédées autrefois & Ga-
lére. Dés le début, les hostilités revétirent le caractére
d'une guerre de religion. « Constantin, écrit Tille-
mont!, se prépara & cette guerre non seulement comme
un empereur, en assemblant de grandes armées, a
quoi la paix dont tout le reste de I'Empire jouissait
lui donnait beaucoup de facjlité, mais encore en chré-
tien. Car il pria quelques évéques de le vouloir accom-
pagner dans cette expédition pour l'assister de leurs
priéres; et eux le lui ayant promis sans peine, il en eut
une extréme joie. Il fit aussi dresser une tente en
forme d’église portative, ornée trés magnifiquement,
afin d'y faire ses priéres avec les évéques, quand il
serait en campagne. »

L’Empereur mourut avant les premiers engage-
ments, le 22 mai 337. Constance, son successeur,
quitta, peu de temps aprés son avénement, la Pannonie
ou il conférait avec ses fréres du partage de I'empire,

Constantin ait écrit 4 Sapor pour lui persnader de cesser de persécuter
les chrétiens. 11 y a 1a un anachronisme manifeste. Constantin est mort
trois ans avant le commencement de la persécution générale.

1. Histoire des Empereurs, t. IV, D, 265.



LES CHRETIENS ET LE POUVOIR ROYAL. 44

pour venir défendre I'Orient contre la redoutable
offensive de Sapor. Ce monarque, profitant de l'indéci-
sion des Romains et du désarroi occasionné par le chan-
gement de régne, avait attaqué Nisibe qui résista
soixante-trois jours. Mais lorsqu'il eut été informé
de T'arrivée imminente de l'empereur, il se replia
derriére ses frontiéres; et l'on attribua cette retraite,
qui parait avoir été désastreuse, aux pritres de saint
Jacques, évéque de Nisibe. Tel fut le début de cette
guerre qui dura autant que le régne de Constance et
que celui de Julien !,

A la suite de cet insucces, Sapor Il mobilisa, pour
ainsi dire, toutes les forces de 'empire perse. Il pres-
crivit des levées extraordinaires de soldats. Or les
finances de I'Etat étaient assez obérées. Les malver-
sations des grands officiers, ’absence de toute régu-
larité dans la gestion des biens de la couronne ne
contribuaient pas 4 enrichir le trésor royal. Dés qu'une
expédition se préparait, il fallait percevoir des taxes
supplémentaires. Et tandis que le fardeau du service
militaire pesait plus spécialement sur les habitants
de I'Iran, celui des impéts retombait, comme naturelle-
ment, sur les populations de la riche Babylonie.

Le Roi des Rois donna des instructions con-
formes aux collecteurs du pays de Beit Aramaye. Cé-
dons la parole au rédacteur anonyme de la Passion
de saint Simon Barsabba‘e ? : « De Beit Huzzaye il
(le roi) écrivit une missive aux princes du pays des
Araméens. Elle était ainsi congue : « Dés que vous aurez
pris connaissance du présent ordre de nous autres

1. Nous ne pouvons songer a en retracer les péripéties. Nous ren-
voyons nos lecteurs i Y'Histoire des Empereurs, de TiLLEMONT (L. IV),
ol les sources contemporaines sont analysées et critiquées avec beau-
coup de sagacité.

2. Bepy., I, p. 136,

3.



A

46 LA PERSECUTION DE SAPOR Ii.

dieux, qui est contenu dans le pli expédié par nous,
vous arréierez Simon, le chef des Nazaréens. Vous ne
le reldcherez pas tant qu'il n'aura pas signé ce docu-
ment et n’aura pas consenti & recueillir, pour nous les
verser, une capitatien double et un double tribut pour
tout le peuple des Nazaréens qui se trouve dans le pays
de notre divinité, et qui habite notre territoire. Car
nous autres dieux, nous n’avons que les ennuis de la
guerre et eux n'ont que repos et plaisirs! Ils habitent
notre territoire et partagent les sentiments de César,
notre ennemi! »

Cette derniére accusation fut un des principaux mo-
tifs de la persécution. C'est ce que le rédacteur de
notre Passion, qui, sur ce point, est le témoin d'une
tradition trés ancienne et peut-étre primitive, met fort
bien en relief. Quand Sapor II recut la réponse néga-
tive du catholicos, « il se mit dans une violente colére,
grinca des dents et se frappa les mains 'une contre
I'autre en disant : Simon veut exciter ses disciples et
son peuple ala rébellion contre mon empire. Il veut
en faire les esclaves de César, leur coreligionnaire :
voila pourquoi il n’obéit pas & mes ordres! ». Etles
courtisans de faire écho aux paroles duroi : « Si toi,
qui es le Roi des Rois et le maitre de toute la terre, tu
envoyais des lettres magnifiques et générales de ta Ma-
jesté, des dons précieux et des présents superbes... &
César, il n'en tiendrait aucun compte; si, par contre,
Simon lui adressait un petit bout de lettre, César se
léverait, se prosternerait, la recevrait de ses propres
mains et accomplirait ses ordres avec empressement.
Avec cela, point de secret que Simon n'écrive a Cé-
sar pour le lui faire connaitre? ». Et I'on doit dire que

M. 0., p. 20,
B

1.
2. BEDJ., Op. Cit., P, 153,



LES CHRETIENS ET LE POUVOIR ROYAL. 47

ces soupcons n'étaient pas sans quelque fondement.

Pressurés parles Perses, considérés comme apparte-
nant & une caste née pour la servitude, taillables et cor-
véables 4 la mercid'administrateurs sans scrupules, les
chrétiens de la Chaldée et de la Mésopotamie en-
viaient leurs voisins régis par la législation romaine
infiniment moins arbitraire. Ils pouvaient ambition-
ner de cesser d'étre des deminuti capite pour deve-
nir des citoyens soumis non plus au caprice des
exacteurs, mais 4 des régles administratives nettement
déterminées. Ajoutez a cela le prestige de la civilisation
occidentale, le rayonnement de la grande métropole
d’Antioche, vers qui, depuis six siécles, les Araméens
ne cessaient de fixer leurs regards, enfin la renommée
presque légendaire de I'ancienne Rome et de la nou~
velle, dont les marchands ou les légionnaires prison-
niers ne se lassaient pas de décrire et de vanter les
merveilles; par-dessus tout, le désir de vivre en pays
chrétien, sous l'égide des Césars chrétiens, aussi sou-
cieux de la pureté de la foi que de la prospérité maté-
rielle de I'empire. Constantin avait faitune place dans
ses conseils aux évéques, et cette place était prépondé-
rante. Constance, son successeur, était encore plus
pieux que son pére, et réformait le vieux code d’apres
les principes de 'Evangile. C'en était assez pour que les
communautés chrétiennes, et surtout leurs chefs, aspi-
rassent & étre délivrés du joug impie des paiens et &
se mettre sous la protection de la Croix dés qu'elle
ferait son apparition dans la vallée du Tigre, précé-
dant les légions victorieuses.

Or, aux yeux des chrétiens persans la victoire des
légions n'était pas douteuse. Afraat la prédit a ses
coreligionnaires, et il autorise ses prévisions par des
textes de I'Evangile et une exégése passablement rab-



48 I.A PERSECUTION DE SAPOR II.

binique de la vision de Daniel 1. Voici ce qu'il écrit en
337 « mystérieusement & cause du malheur des
temps » : ‘

« Le peuple de Dieu (les Romains) a recu la pros-
périté, et le succés attend I'homme qui a été l'instru-
ment de cette prospérité. Mais le malheur menace
T'armée qui a été rassemblée par les soins d’'un mé-
chant et d'un orgueilleux gonflé de vanité, et dans
T'autre monde la malédiction est réservée 4 celui qui
est la cause du mal. Cependant, mon ami, ne te plains
pas du méchant qui a causé le malheur d'un grand
nombre, car les temps sont prévus et ordonnés, et voici
le moment de leur accomplissement. » )

Et plus loin, il explique que I'héritage d'Esait a été
donné & Jacob. Mais Jacob en a mésusé. En consé-
quence Dieu l’a rendu aKsai. Or Esaii, ou Edom, c'est
pour notre auteur comme pour les talmudistes « le peu-
ple romain ? ». Aussi « leur empire (celui des Romains)
ne sera pas vaincu; n'en doute pas, car le héros qui a
nom Jésus vient avec sa puissance, et son armure sou-
tient toute 'armée de 'empire. Considére qu'il est méme
inscrit parmi eux pour le recensement, et comme il est
inscrit parmi eux pour le recensement 3, il vient aussia
leur aide. Son signe s’est multiplié¢ dans leur pays. Ils
ont revétu son armure et ils sont invincibles ».

Afraat, il est vrai, ajoute avec modestie qu'il n'est
pas prophéte; clest la méditation des Ecritures et
spécialement du passage : « Quiconque s'exalte
sera humilié », qui 'a amené & ces conclusions. D’ail~
leurs, dit-il en terminant sa « démonstration » : « Si
ces troupes (les troupes persanes) sont victorieuses,

1, Démonsir. V. Cf surtout § 41 et 24. CI. TApARI, p. 68,n.1 et 501.

2. AFRAAT, éd. Parisot, préface, p. xux.
3. Allusion i saint Luc, u1, 3.




LES CHRETIENS ET LE POUVOIR ROYAL. 49

sache que c'est une punition infligée par Dieu.....,
mais souviens-toi que la béte doit étre tuée en son
temps 1 »,

Les chrétiens se gardaient bien, on le congoit aisé=-
ment. de rendre publics les sentiments dont ils étaient
animés a I'égard du Roi des Rois. Simon Barsabba'e,
au cours de son interrogatoire, proteste contre des al-
légations calomnieuses qui tendraient & mettre en doute
son loyalisme 2.

L’eunuque Gustahazad conduit au supplice adresse
une derniére priére a Sapor Il : « Que ta clémence
ordonne que le crieur public monte sur la muraille, en
fasse le tour en roulant du tambour et publie cette
proclamation : « Gustahazad va étre mis & mort, non
« pour avoir divulgué les secrets du royaume ou pour
« avoir commis un autre crime puni par les lois : il est
« mis & mort parce qu'il est chrétien 3 ».

Malgré ces protestations, qui peut-étre n’étaient pas
toutes également sincéres, les chrétiens de Perse étaient

4. AFRAAT, Dem. V, col. 237. La béte de I'Apocalypse, ce sont les
Perses. Les Romains n'ont fait jusqu’ici que la dompter sans la tuer,
parce qu'ils n’étaient pas encore chrétiens.

2. Ces protestations ne sont peut-étre que P'ceuvre d’un écrivain pos-
térieur qui, écrivant en pleine paix et lorsque 1’Eglise orienlale entre-
tenait des rapports normaux avec le Roi, aura voulu montrer que, méme
en temps de persécution, les chrélientés de Perse demeureraient fideles
au prince. On les lit dans larecension éditée par le P, BEpiax (Acta MM.
et 88., t. I, p. 159). Elles ne se retrouvent pas dans la Passion du
méme martyr publiée par Assemani.

3. BEDIAN, op. cit., 11, p. 113. M. O., p. 27. 11 parait toutefois que le
loyalisme des Iraniens n’était pas i toute épreuve. On le vit bien lors.
qu’un dynaste de ’Adiabéne, profitant de I'aversion que professaient a
T'égard de Sapor II les chrétiens fort nombreux dans cetle région, se-
coua le joug du Roi des Rois. 8i le succés de Qardagh fut éphémeére, sa
renommée se répandit dans toute I'Eglise persane. Mar Qardagh fut
honoré par elle comme un martyr. Cf. FEiGe, Die Geschichte des Mar
Abdishé und seines Jingers Mar Qardagh, Kiel, 1889; AppELOOS, Acta
Mar Qardaght Assyriae praefecti, Bruxelles, 1890 ; BEDIAX, Acta Mariy-
rum et Sanclorum, II, p. 442-508. Liit. syr., p. 137.



50 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

dans leur ensemble nettement hostiles & Sapor II. Ce
prince ne manquait donc pas de raisons pour s'en défier
et, au besoin, les empécher de lui nuire. Mais la bar-
barie de ces temps peut seule expliquer, sans l'excu-
ser, I'impitoyable répression qu'ordonna le monarque
en l'année 339-340 . Jusqu'a sa mort, qui survint le
19 aoit 379, la persécution sévit presque sans inter-
ruption dans toutes les provinces de I'empire Sassa-
nide 2.

1. Ce n'est pas a dire qu'il n'y eut pas avant 339 des cas isolés de
persécution. Le mauvais vouloir des mages a1'endroit des chrétiens se
manifestait, 4 I'occasion, par des vexations d2 tout genre, et méme des
exécutions. Les sectateurs du mazdéisme qui se convertissaient au
christianisme et surtout ceux qui appartenaient 4 la noblesse étaient
plus particulierement exposés. C'est ainsi que, pour le début du régne
de Sapor II, noustrouvons les martyrs de la montagne de Bra‘in non loin
de Karka de Beit Slokh (HoFFMANN, Auszige, p. 9; Beo)., I, p. 1-38),
Adurparwa, Mihrparsg et leur sceur Mahdukht (348). Plus tard, en 327
(ASSEMANI, Marl. orient., I, p. 134 et suiv.) eut lieu le martyre de onze
confesgeurs dans la province d’Arzanéne (V. ci-dessous p. 78). Iis su-
birent probablement le supplice au cours d’'une incursion des Per-
ses, car, & cette dale, I’Arzanéne devait appartenir aux Romains en
vertu de la conventior conctue entre Narsés et Galere (TILLEMONT, Hist.
des Empereurs, 1V, p. 40). Cela tendrait & prouver que la tréve de qua-
rante ans ne fut pas aussi strictement observée que le pense I'émi-
nent historien. Ce qu'il dit, d’aprés Nazarius le panégyriste (p. 180),
que vers 320 les Perses implorérent I'amitié de Constantin semble &tre
un pur développement de rhétorique. Nous croirions plus volontiers,
sur l'autorité de Libanius (cité p.265), que, « durant ces quarante anuées,
ilsn’avaient entretenu lapaix que pour se mieux préparera la guerre ».
Et rien n’empéche d’admetire que Sapor II, dont I'histoire et 1a l1égende
s’accordent i nous dire la bravoure et le caractére belliqueux, prélu-
dait par des razzias 4 une rupture qui devint définitive, lors de I'ex-
piration du traité,

2. M. Noeldeke, Tamari, p. 440, 444, n. 1, et 417, 418, a déterminé la
date du commencement de la persécution en fonction des données
contenues dans les Acla Mariyrum (p. 15, 43, 41, 202) et dans AvRaAT
(Dem. xxu1, ed. Wright, p. B07). La concordance de ces documents con-
temporains des faits dispense de tenir compte des renseignements
contradictoires fournis par les sources plus modernes (cf. AssEman,
M. O., préface, p. Lxx1-Lxxxv}. Il faut distinguer, croyons-nous, le début
de 1a persécution {31 année de Sapor), et la destruction des églises
(32* année. AFRAAT, loc. cit., M. O., p. 45). Nous ne savons pas en quel
mois commengait la premiére de ces deux éres. La deuxiéme partait



CRITIQUE DES SOURCES HAGIOGRAPHIQUES. 51

§ 2. — Critique des sources hagiographiques.

Parmi les historiens grecs du ve siécle, Sozomeéne,
seul, raconte la persécution de Sapor. Il a consacré
plusieurs chapitres du livre II de son Histoire ecclé-
siastique & décrire cette importante crise traversée par
I'Eglise de Perse. Ses informations sont précises, mais
assez sommaires. Dans le domaine de la littérature
byzantine, les piéces hagiographiques contenues dans
les Ménées, les divers synaxaires et les ménologes, per-
mettraient de contrdler et de compléter les rensei-
gnements fournis par Sozomeéne !. Controle précaire
et compléments sujets & caution, ces morceaux étant
tous des traductions, et parfois des traductions de tra-

probablement du printemps. Nous ne pouvons don¢ déterminer, 3 un
chiffre prés, 'année de 1'2re chrétienne i laquelle correspondent les
dates indiquées dans nos documents.

Exemple : Passion de Jacques et Marie (M. O., p. 122). Ils sont saisis
« dans 1a septiéme année de la persécution » ¢t mis & mort la méme
année « le 17 Adar lunaire ». Cetle sepliéme année coincide avec la 37°¢
du régne de Sapor (du 3 seplembre 346 au 5 septembre 347), ou plutot
commence cerlainement i un moment 3 fixer entre ces deux dates.
Supposons que ce soit, par exemple, en octobre; la 7° année de la per-
sécution s'étendra d’octobre 346 & octobre 347, et le martyre de Jac-
ques devra étre assigné i Vannée 347. 5i, au contraire, c'est au mois
de Nisan que commence « ’'année de la persécution », elle s’étendra
d’avril 347 & avril 318, et Je martyre de Jacques qui tombe en Adar (c’est-
i-dire approximativement en mars) devra étre reporté a l'année de
I'ére chrétienne 348. — Finclinerais & penser d’aprés M. 0., p. 28 et 47,
que « I'dére de la persécution » partait du printemps de 340.

1. La plupart de ces documents byzantins sont cités et analysés par
TILLEMONT, Mémoires pour servir ¢ I Hist. ecclés., t. VII, p. 76-101, et 236-
242, Ev. ASSEMANI e€nt a transcrit de copieux extraits dans les préfaces
dont il a fait précéder chacune des Passions qu'il a publiées. Le P. De-
LEOAYE, boliandiste, énumeére dans la préface de 8. Sadoth episcopi Se-
leuciae et Clesiphontis Acla Graeca (Analecta Bollandiana, t.XXI, fasc. II)
les traductions grecques des actes primitifs qui se rencontrent dans
les ménologes. Nous croyons savoir qu’il prépare une édition com-
pldte de ces pidces.



52 LA PERSECUTION DE SAPOR 11

ductions, remaniées, amplifiées, ou altérées au gré
des métaphrastes et des copistes.

Aussi la collection publiée par Assemani des Actes
syriaques des Martyrs orientaux ! est-elle, pour I'his-
torien, d'une importance capitale, parce que seule
elle contient des Passions originales, dont plusieurs
ont pu servir de sources & Sozoméne lui-méme.

Faut-il, comme le pense Assemani, attribuer a un
auteur unique les piéces qui composent ce recueil, et
cet auteur serait-il le fameux Maruta, évéque de Mai-
pherqat qui, au commencement du v® siécle, présida a
la reconstitution de I'Eglise persane?

Cette hypothése qui a été jusqu'ici généralement
admise ne repose pas sur un fondement bien solide.
Assemani? 1'étaie de deux arguments principaux : le
premier, c'est le témoignage de 1'Eglise nestorienne
représentée principalement par “Abdiso° de Nisibe qui,
dans son Catalogue, attribue 4 Maruta ? un « Livre des
Martyrs » et des poésies en leur honneur. L’autorité
d’un auteur du xiv® siécle en matiére d'authenticité
n'est pas irréfragable, méme si on la fortifie d’un texte
de Timothée I, le grand catholicos du vur® siécle, qui
invite ses correspondants maronites & compulser les
oropvipare de Maruta *. Au reste les chronographes
nestoriens attribuaient également au catholicos Ahat,
successeur d'Isaac (410-415), une collection de Passions
des martyrs persans ®.

1. Acta MM. orientalium, t. I, Rome, 1748, d'aprés deux manuscrits
trés anciens rapportéa de Notre-Dame de Nilrie par J. 8. AssEmanI. Ces
ms. portent aujourd’hui les cotes Vat. 160 et 164. Sur ces Actes et sur
leur valeur historique, ef. R. Dvvav, Liit. syr., p. 130-143.

2, Préface, p. xLvil.

3. B. 0., 11, p. 3.

4. Ms. Borgia, K. VI, 3, p. 656.

5. MARE, p.29, ‘AMR, p. 15. V. ci-dessous, ch. 1v, p. 99.




CRITIQUE DES SOURCES HAGIOGRAPHIQUES. 53

Le second argument n'est pas meilleur. Assemani
convie tous ceux « qui connaissent a fond l'idiome
syriaque » & comparer les Actes qu'il publie avec des
ouvrages qui portent certainement le nom de Maruta :
a savoir une Anaphora et des Commentaires sur les
Evangiles. La similitude de style est, dit-il, parfaite,
d'ott il faut conclure a I'unité d’auteur !. Fort heureu-
sement, il n'en est rien. Autrement nous devrions re-
porter au commencement du vir® siécle la date de nos
documents, car I'Anaphora et les Commentaires sont
P'euvre de Maruta de Tagrit, premier mafriano des
Jacobites 2, qu'Assemani a confondu avec son illustre
homonyme du v° siécle.

Le silence de Sozoméne, qui pourtant connait bien
Maruta par Socrate, n’est pas pour renforcer la thése
d’'Assemani. L'historien byzantin sait que les Actes des
martyrs orientaux ont été recueillis avec soin par « des
Persans, des Syriens et des habitants d'Edesse 3 ».
('était le lieu de nommer I'évéque de Maipherqat, an
moins pour nous apprendre qu'il avait constitué une
collection de documents martyrologiques.

Cette collection — qu'elle ait été ou non connue de
Sozoméne sous sa forme actuelle, et qu'elle ait eu
ou non Maruta pour auteur — exista cependant dés
le v¢ sigcle. L'auteur de la Passion d“Aqebsema exé-
cuta, 4 cette époque, un semblable travail, dont il
nous indique les éléments #. Personnellement il a vu et
connu Jes derniers martyrs ‘de la persécution de Sapor.
Pour les autres, il s’en est rapporté a de vénérables
évéques ou prétres, et a transcrit les renseignements

1, Préface, p. LxV.

2. Voir ci-dessous, ch. vim, p. 218 et 240.
3. Hist. eccl., 11, 14.

4 M. 0., p. 201203,



54 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

qu'il tenait de leur bouche. Parmi les « histoires »
et les homélies des Péres (madrasé), il a fait un choix.
Puis il a décoré des artifices d'un style noble et diffus
ce qui avait été écrit « simplement et sans distinction »
par les anciens. L'ouvrage entier comprenait deux
parties (mémré), et narrait I'ensemble de la persécution
de Sapor, depuis le supplice de Simon Barsabba‘e
jusqu'a celui d"Agebsema.

Sile texte que nous possédons est bien celui durédac-
teur primitif, il faut lui savoir gré d’avoir respecté les
caractéres spécifiques des documents qu'il compilait,
et de ne leur avoir pas imposé un fusionnement arbi-
traire.

Plusieurs, comme s’ils constituaient 4 eux seuls un
cycle fermé, sont précédés de prologues qui atteignent
aux proportions d’un discours. Les hagiographes y
expriment leur crainte d’aborder un sujet si fort au-
dessus de leur mérite. Ils regrettent de ne pas pouvoir
mettre au service des martyrs un style plus affiné,
une rhétorique plus ingéniense. Quelques-uns des
auteurs de ces dissertations s’excusent de leur jeunesse,
et leurs procédés littéraires sont en effet dignes de débu-
tants. D'autres, au contraire, sont des écrivains graves
et de bonne tenue, bien que prolixes & l'infini comme
tous les Syriens. Tel historien, comme celui de Simon
Barsabba‘e, ne rehausse pas de miracles la vie et la
mort de son héros; tel auire, comme celui de Miles,
conduit ses lecteurs de prodige en prodige. Tel écrit &
Edesse, et tel en Perse, et I'on pourrait sans trop de
peine distinguer deux recensions, 1'une occidentale et
P'autre orientale, de certains Actes '.

1. Il nous est impossible pour le moment de préciser davantage cette
théorie. Bien des questions se posent au sujet des Acta Martyrum qui
méritent une étude critique approfondie. Mais I'étude dont nous par-



CRITIQUE DES SOURCES HAGIOGRAPHIQUES. 353

Il est naturel que les Passions primitives aient été,
par la piété des écrivains postérieurs, enrichies et em-
bellies de miracles ou de discours. Cependant, dans les
textes que nous possédons, I'année, la date du martyre,
les noms des confesseurs et trés souvent celui de leurs
persécuteurs sont enregistrés avec soin. Les notations
géographiques sont excellentes.

Parfois, nos Actes sont groupés en petites collec-
tions autour d'un martyrium, ou d’un siége épiscopal.
C’est ainsi qu'un moine du vi® siécle écrivit 1'His-
toire de la ville de Beit Slokh 1. Pour la persécution
qui nous occupe, des rédacteurs anonymes compi-
lérent le cycle des martyrs de Séleucie, ou de Susiane,
ou celui des martyrs d'Arbel 2. Nos Passions ont
donc une grande valeur historique, bien qu’elles doi-
vent étre contrdlées les unes par les autres, et com-
parées avec les documents paralléles qui nous sont
parvenus 3.

lons ne pourrait s’'appuyer que sur des textes soigneusement établis.
Or, en collationnant pour la Passion de Barsabba ‘e le manuscrit 160 du
Vatican dont s’est servi Assemani, nous avons constaté que la trans-
cription méme de cet auteur est des plus imparfaites. Le P. Benun
{Acta MM. et SS., t.11) adonné une édition dont le texte est parfois diffé-
rent de celui d’Assemani, mais le choix des variantes est si arbitraire
et lappareil critique si insuffisant que cette publication est d’'une uti-
lité trés restreinte au poiut de vue de la comparaison des textes. Nous
avons donc da nous contenter de noter ici brievement les quel-
ques résultats de notre enquéte qui nous ont paru définitifs, nous
abstenant 4 dessein de développements et de détails critiques dont
exposé, dans Pétat actuel de nos textes imprimés, ne saurait étre
Que prématuré. CI. WESTPHAL, Unlersuchungen, p. 89 et suiv.

1. HorrMaNN, Ausztige, p. 48 et suiv, BEpiay, II, p. 507-535.

2. Bebux, IV, p. 128141,

3. Un document exceptionnellement précieux, mais malheureusement
Irés sommaire, est celui qui a été publié par wright et reproduit par
les éditeurs du Mariyrologium Hieronymianum, éd. De Rossi et Du-
chesne dans Acta $S. novembris (t. II, pars I, p. Lxm). Cest une liste
desévéques, des prétres et des diacres qui ont souffert le martyre sous
Sapor IL. Cette liste n'est probablement pas compléte, mais elle est
d'une authenticité indiscutable, car le manuscrit qui nous I'a transmise



11!

56 LA PERSECUTION DE SAPOR I

$ 3. — Caractéres généraux de la persécution de Sapor.

Ainsi que nous 'avons indiqué plus haut, la reprise
de la lutte contre Rome changea en hostilité déclarée.
T'attitude bienveillante ou, pour-le moins, neutre que
Sapor avait observée a I'égard des chrétiens. D'aprés
les Actes des martyrs?, il promulgua alors plusieurs
décrets. Le premier semble avoir eu pour objetd'exiger
des chrétiens une double capitation; I'autre, d’ordonner
la désaffectation des églises, ou leur destruction en cas
de résistance. Lorsque, aprés une longue détention,
Vévéque de Séleucie, Simon Barsabba‘e, pour avoir
refusé définitivement et la levée d'un nouvel impét et
I'apostasie, eut été condamné au dernier supplice,
Sapor publia un édit général de persécution contre les
chrétiens. Mais, épouvanté du massacre qui suivit, et
surtout affligé de la mort d’un de ses eunuques favoris,
Azad, qui avait été confondu dans la foule des victimes,
Sapor prescrivit une procédure plus réguliére 2.

Que penser de I'authenticité de ces deux édits ? Nous
inclinerions, pour notre part, & y voir uniquement la
mise en ceuvre de données réellement historiques, et
la traduction, en style épistolaire, des motifs et des

porte la date de 412, Si 'on veut admetire, avec la tradilion (MARE,
p. 26, MENEES au 14 février, citées par TinnLEMoNT, Hist. eccl., VII, p. 97),
que Maruta s’est occupé de recueillir les corps des martyrs perses dont
‘il enrichit sa ville épiscopale (Martyropolis) et qu’il a fait diligence
pour conserver leur souvenir, et au hesoin contribuer i le fixer dans
les chrétientés persanes, on peut lui altribuer la conlection de cetle
liste, et penser qu'elle put étre annexée aux Actes officiels du concile
de 410.

1. M. 0., p. 15. R. DuvaL, Litl. syriaque, p. 438,

2. M. 0., p. 45. D’autres édits sont meantionnés dans certaines Pas-
sions, par exemple dans celle d'*AgebSema (M. 0., p. 178, texte syr.), et
de Barba‘semin (p. 116).




CARACTERES GENERAUX DE LA PERSECUTION. 57

considérants qui portérent le roi ou ses ministres d’a-
bord & persécuter les chrétiens, ensuite & modérer le
z¢le des exécuteurs.

Les pieux auteurs des Passions, dont plusieurs vi-
vaient sur le territoire romain, et qui tous connais-
saient I'histoire et la 1égende des persécutions romaines
et en particulier de la persécution de Dioclétien !, onteu
une tendance générale i introduire dans leurs récits, en
maniére de développement, des procédures spécifique-
ment romaines. En Perse il suffisait d'un ordre direct
duroi, et point n’était besoin de donner une apparence
Iégale aux mesures édictées par lui, quelque radicales
quelles pussent paraitre. Sapor et ses officiers pou-
vaient d'un mot décréter la destruction des Eglises,
'emprisonnement et le supplice des chrétiens. Nul code,
nulle jurisprudence ne s'opposaient & l'exécution de
leurs volontés.

Si, d'une part, il était périlleux pour les chrétiens
d'étre livrés & l'arbitraire et au bon plaisir d'un des-
pote, d'autre part I'absence de promulgation légale
de la volonté royale fut peut-étre ce qui les sauva
d'une ruine définitive. Aux pays ou l'on ne connait
d'autre loi que le caprice du maitre, la soumission
quon lui témoigne quand il est présent n'a d'égale
que le peu de souci qu'on prend de ses ordres quand
il n'est pas la pour en surveiller I'accomplissement.

Dans un empire savamment hiérarchisé comme
P'était la tétrarchie de Dioclétien, des provinces entiéres
purent &tre soustraites a I'application des édits pros-
eripteurs. Dans I'empire des Sassanides la persécution
fut, également et & plus forte raison, localisée. Dans les
tsidences de Séleucie, de Ledan ou de Beit Lapat, et

1. Cf. A¥raaf, cité plus bas, p. 81.



-

‘ '_i
W

«J
e
%

R
“f
N ‘.;

o,

e

Taan

&%

e TR B

Y A N T N L

A

58 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

sur le parcours des armées royales, on poursuivait les
chrétiens. Ailleurs on les laissait en repos.

La procédure suivie contre eux n'était ni constante,
ni réguliére. Souvent les martyrs étaient dénoncés
aux officiers royaux. Les Juifs ne furent pas étrangers
a l'arrestation de Simon Barsabba‘e . lls passaient
pour avoir pareillement trahi sa sceur Tarbo et ses
compagnes religieuses 2. Parfois aussi des chrétiens
se vengeaient ainsi de leurs ennemis. ‘Abdiso®, évéque
d’un bourg voisin de Kaskar, est signalé au roi par

1. M. O., p. 19 (texte syr.).

2. M, 0., p. 84 Ce gerait le lieu de rechercher si, comme le disent
clairement ces Actes, les Juifs poussérent le roi de Perse a persécuter
les chrétiens. — Cf. aussi SozoMEng, Hist. eccl., 11, 9; Patr. Graec., LXVIE,
col. 985. — D’une part ils étaient en faveur auprés de 1a reine Ifra Hor-
mizd; d’autre part ils détestaient cordialement les chrétiens, d’autant
plus que Constantin n'usait guére de tolérance i I’égard de leurs co-
religionnaires de Palestine. Aussi M. NOELDEKE (TABARI, p. 68, n. 1}
estime-t-il Yaccusation de nos hagiographes tout a fait vraisemblable.
M. Duval, au contraire, réserve son jugement (Litf, syr., p. 134).

Une chose est du moins au-dessus de toute contestation; c’est que
les Juifs, autant que les paiens,se réjounirent des désastres que la
cruauté de Sapor infligea aux Eglises chrétiennes. Voici comment s’ex-
prime Afraat au début de sa démonstration xxI(éd. Parisot, col. 932 et
933) : «Jai entendu des moqueriesquim'ont vivement affligé. Les paiens
disent qu’iln'y a pas de Dieu pour ce peuple qui est réuni d’entre
toutes les nations. Ces impies parlent de la sorte : §'ils ont un Dieu,
pourguoi ne venge-i-il pas son peuple? Mais j’ai été assombri par un
nunage de {iristesse, parce que les Juifs, eux aussi, nous raiilent et
s'élévent au-dessus des enfants de notre peuple.

« Un certain jour, je rencontrai un homme réputé savant parmi les
Juifs. 11 m'’interrogea ainsi : Jésus gque vous appelez votre docteur
vous a écrit : §’il y avait en vous de la foi comme un grain de sénevé,
vous diriez & cette montagne: Va-ten, et elle s’en irait de devant vous,
ou bien qu’elle soit enlevée et tombe dans la mer, et elle vous obéi-
rait. Ii n’y a donc pas daps tout votre peuple un seul sage dont la
priére soit exaucée, et qui demande a Dieu de faire cesser toutes vos
persécutions, puisqu’il est ainsi éerit : Il n'y aura rien d’impossible
pour vous, » Dans la recension de la passion de Simon, publiée par le
P. BEDIAN, II, p. 150, les Manichéens, les Marcionites, les Gelayg, les Man-
qré (ou Mehadrayg), les Kantaye et les Maydayé (Mabday€) sont signalés
comme dénonciateurs des chrétiens. De méme dans 'Histoire de Karka
de Beit Siokh, BEDI., II, p. 513, pour les Manichéens.




CARACTERES GENERAUX DE LA PERSECUTION. 59

un diacre, son neveu. Celui-ci, qui avait été interdit
pour ses déportements, se rendit a'la Porte Royale,
dans la ville de Ledan, obtint I'emprisonnement et
la condamnation de son oncle !,

Mais le plus généralement ce furent les fonction-
naires de tout ordre qui prirent l'initiative des pour~
suites. Satrapes ou marzbans, rads ou simples chefs
de villages, chacun s’arrogeait le droit d'incarcérer a
sa guise les clercs et les fidéles. Entre tous, les pré-
tres mazdéens se distinguérent par leur zéle, poussé
jusqu’au fanatisme. Les mobeds inférieurs et surtout
les grands mobeds semblent avoir été commis offi-
ciellement &4 la recherche et 4 la punition des chré-
tiens.

Les accusés étaient soumis & une prison préven-
tive qui pouvait durer plusieurs mois ? ou plusieurs
années au gré des persécuteurs. Le roi, les généraux
et les mobeds trainaient ainsi & leur suite des trou-
pes de prisonniers qu'ils interrogeaient quand bon
leur semblait.

Ainsi qu'd Rome, les juges usaient de la question.
Plusieurs des renseignements que nous fournissent les
Actes concernant les tortures subies par les martyrs
sont d'ailleurs sujets & caution. Cependant les ha-
giographes persans usent en général de ces épouvan-
tables descriptions avec une louable sobriété.

Tandis que les conteurs latins ou les métaphrastes
grecs croient édifier leurs lecteurs en accumulang
dans leurs récits les prodiges et les miracles les plus
invraisemblables, les Orientaux, avec plus de rai-
son, préférent placer dans la bouche des confesseurs
des « mots historiques » ou de longs développe-

1. M. O., p. 152. ,
2. Barba'semin fut emprisonné onze mois. Y, ci-dessous, p.72.



58 LA PERSECUTION DE SAPOR 1I.

sur le parcours des armées royales, on poursuivait les
chrétiens. Ailleurs on les laissait en repos.

La procédure suivie contre eux n’était ni constante,
ni réguliére. Souvent les martyrs étaient dénoncés
aux officiers royaux. Les Juifs ne furent pas étrangers
a l'arrestation de Simon Barsabba‘e !. lls passaient
pour avoir pareillement trahi sa sceur Tarbo et ses
compagnes religieuses 2. Parfois aussi des chrétiens
se vengeaient ainsi de leurs ennemis. ‘AbdiSo®, évéque
d’un bourg voisin de Kaskar, est signalé au roi par

CEAEIVRN
S

Seleil

b oen Al
Shf Al

A S T T TR e U TR D e e

1. M. 0., p. 19 (lexite syr.).

2. M. 0., p. 84 Ce serait le lien de rechercher gi, comme le disent
clairement ces Actes, les Juifs poussérent le roi de Perse i perséculer
les chrétiens. — Cf, aussi SozoMiNE, Hist. eccl., 11, 9; Patr. Graec., LX.VII,
col. 95%. — D’une part ils étaient en faveur aupres de la reine Ifra Hor-
mizd; d’autre part ils détestaient cordialement les chréliens, d’autant
pius que Constantin n'usait guére de tolérance i 1'égard de leurs co-
religionnaires de Palestine. Aussi M. NOELDEKE (TABAR1, p. 68, n- 1)
estime-t-il 'accusation de nos hagiographes tout a fait vraisemblable.
M. Duval, au contraire, réserve son jugement (Liif. syr., p. 134).

Une chose est du moins au-dessus de toute contestation; c’est que
les Juifs, autant que les paiens,se réjounirent des désastres que la
cruauté de Sapaor infligea aux Eglises chrétiennes. Voici comment s’ex-
prime Afraat au débutde sa démonstration xxi(éd. Parisot, col. 932 et
933) : «J'ai entendu des moqueries guim’ont vivement affligé. Les paiens
disent qu’iln’y a pas de Dieu pour ce peuple qui est réuni d'entre
toutes les nations. Ces impies parlent de la sorte : §'ils ont un Dieu,
pourquoi ne venge-t-il pas son peuple? Mais j’ai été assombri par un
nuage de (ristesse, parce que les Juifs, eux aussi, nous raillent et
s'élévent an-dessus des enfants de notre peuple.

« Un certain jour, je rencontrai un homme réputé savant parmi les
Juifs. 11 m'interrogea ainsi : Jésus que vous appelez votre docteur
vous a éerit : 8’il y avait en vous de la foi comme wun grain de sénevé,
vous diriez & cette montagne: Va-t'en, et elle s’en irait de devant vous,
ou hien qu’elle scit enlevée et tombe dans la mer, et elle vous obéi-
rait. Il n’y a donc pas dans tout votre peuple un seul sage dont Ia
priére soit exaucée, et qui demande i Dieu de faire cesser toutes vos
persécutions, puisqu’il est ainsi écrit : 11 n’y aura rien d’impossible
pour vous. » Dans la recension de la passion de Simon, publiée par le
P. BEDIAN, II, p. 150, les Manichéens, les Marcionites, les GElayZ, les Man-
qré (ou Mehadrayg), les Kantaye et les Maydayé (Mabdayg) sont signalés
comme dénonciateurs des chrétiens. De méme dans I'Histoire de Karka
de Beit Slokh, BEDJ., II, p. 513, pour les Manichéens.

o R TN S S et T b

R

L,




CARACTERES GENERAUX DE LA PERSECUTION. 39

un diacre, son neveu. Celui-ci, qui avait été interdit
pour ses déportements, se rendit a4 la Porte Royale,
dans la ville de Ledan, obtint I'emprisonnement et
la condamnation de son oncle ?.

Mais le plus généralement ce furent les fonction-
naires de tout ordre qui prirent l'initiative des pour-
suites. Satrapes ou marzbans, rads ou simples chefs
de villages, chacun s’arrogeait le droit d'incarcérer a
sa guise les clercs et les fidéles. Entre tous, les pré-
ires mazdéens se distinguérent par leur zéle, poussé
jusqu’au fanatisme. Les mobeds inférieurs et surtout
les grands mobeds semblent avoir été commis offi-
ciellement & la recherche et & la punition des chré-
tiens.

Les accusés étaient soumis & une prison préven-
tive qui pouvait durer plusieurs mois 2 ou plusieurs
amnées au gré des persécuteurs. Le roi, les généraux
et les mobeds trainaient ainsi & leur suite des trou-
pes de prisonniers qu'ils interrogeaient quand bon
leur semblait.

Ainsi qu'a Rome, les juges usaient de la question.
Plusieurs des renseignements que nous fournissent les
Actes concernant les tortures subies par les martyrs
sont d'ailleurs sujets & caution. Cependant les ha-
giographes persans usent en général de ces épouvan-
tables descriptions avec une louable sobriété.

Tandis que les conteurs latins ou les métaphrastes
grecs croient édifier leurs lecteurs en accumulant
dans leurs récits les prodiges et les miracles les plus
invraisemblables, les Orientaux, avec plus de rai-
Son, préferent placer dans la bouche des confesseurs
des « mots historiques » ou de longs développe-

L M. 0., p. 132,
2. Barba'temin fut emprisonné onze mois. V. ci-dessous, p. 72.



60 LA PERSECUTION DE SAPOR IL

ments homilétiques. C'était en somme une idée juste
et féconde que de céder la parole & des prédicateurs
aussi autorisés, et de donner ainsi plus de valeur aux
lieux communs de l'apologétique, de la morale ou
de la dogmatique. La vraisemblance était du reste le
moindre souci de nos rédacteurs et, sans doute, da
public auquel ils s’adressaient.

On ne peut done faire aucun fonds sur les interro-
gatoires des martyrs persans tels qu'ils sont rap-
portés dans les Passions. Nous savons seulement que
Y'on s'efforcait par tous les moyens d'obtenir I'apostasie
de T'accusé. Si un magistrat échouait dans cette en-
treprise, il remettait souvent le confesseur aux mains
d’un autre juge. '

C’est ainsi que 'évéque “Abdiso’, arrété dans les cir-
constances que nous avons dites, comparut avec ses
compagnons d’abord devant Ardasir, « roi » d’Adia-
béne, puis devant le mobedan mobed de Ledan,
assisté de deux mages, enfin devant le chef des eunu-
ques, maitre de tous les éléphants du royaume, qui,
désespérant de le réduire, le fitenfin exécuter!. L'inter-
vention de trois personnages remplissant des charges
si différentes confirme ce que nous avancions plus haut
au sujet de la confusion des juridictions.

Les chrétiens de Perse secouraient avec un pieux
empressement leurs fréres emprisonnés, L'histoire a
retenu le nom d’une pieuse femme originaire d’Ar-
béles, Jazdundokht, qui joua pendant la persécution de
Sapor le réle que les passionnaires latins prétent a
la légendaire Lucine 2. lazdundokht « nourrit de ses
biens les martyrs de Dieu, pendant tout le temps.
qu'ils furent emprisonnés ; elle leur procurait tout ce

1. M. 0., p. 152 et suiv.
2. CXX Martyrs. Assgmant, M. O., p. 106-108.



CARACTERES GENERAUX DE LA PERSEGUTION. 61

qui leur était nécessaire et ne permettait pas que
personne l'aidat... Quand vint le jour du départ du roi,
un eunuque son ami dit en secret a cette fidéle que,
le lendemain matin, les saints martyrs seraient tués.
Elle leur fit faire un repas, leur lava les pieds, leur
distribua des habits neufs et tout blanes, et leur pro-
digua ses encouragements, en ayant soin de ne pas
les prévenir de leur supplice ». Malgré Ses charitables
réticences, les martyrs comprirent que leur exécu-
tion était imminente, ils l'interrogérent, mais elle leur
répondit évasivement : « Pourquoi m'’interrogez-vous ?
croyez que je vous ai simplement rendu les services
que je vous dois ». Le lendemain, elle les avertit, les
encouragea et se recommanda a leurs priéres.

Le supplice suivait, en général, immédiatement le
dernier interrogatoire. Le plus souvent, les martyrs pé-
rissaient par le glaive, ou étaient lapidés. Mais l'ingé-
niosité orientale inventait parfois des tourments plus
raffinés. Tant6t, comme Pusaik, le martyr était égorgé
de maniére a ce qu'on pit retirer sa langue par la bles-
sure!. Tantdt, comme Tarbo, il était coupé en deux?, ou
bien on lui brisait les articulations. Cette épouvan-
table torture était parfois dosée avec méthode. L'ingé-
nieuse cruauté des bourreaux avait inventé le supplice
des « neuf morts ». Le voici tel qu'il est décrit dans
la Passion de Jacques, une des plus sincéres et des
plus authentiques ? : On coupe d’'abord les doigts des
mains, puis les orteils, puis le carpe, puis les chevilles.
Ensuite les bras au-dessus du coude, les genoux,
les oreilles, les narines, et enfin la téte.

Certains juges forcérent des chrétiens a exécuter

1. M. 0., p. 35 (texte syr.).
2. M. O., p. 88.
3. BEDIAN, IV, p.197.
1.



62 LA PERSECUTION DE SAPOR 1L

leurs fréres en leur promettant a ce prix la liberté et
la restitution de leurs biens. Deux satrapes de
I’Adiabéne, Ardasir et Narsés Tamsabur, paraissent
s'étre complu & ajouter cette torture morale aux
souffrances physiques des martyrs. Les nobles de
Karka de Beit Slokh lapident Isaac !; un prétre, War-
tran, tue Gustahazad?; un autre, Paul, dont les ri-
chesses avaient été confisquées, égorge quatre reli-
gieuses 3. Le chef de la ville d'Aréwan, qai avait
jusque-la résisté aux promesses et aux menaces, céde
enfin et accepte de trancher la téte du moine Badema
pour acheter sa délivrance *.

De siregrettables défections étaient compensées par
de beaux traits de courage. L’héroisme des martyrs
était souvent contagieux. Tandis qu'on conduisait
Barsabia au supplice, un mage se méle aux rangs des
condamnés et demande 4 partager leur sort glorieux 3.
Le chef des artisans royaux, Pusaik, exhorte a la per-
sévérance un martyr qui faiblissait et est aussitot
puni de mort.

En dépit de nombreuses apostasies, I'Eglise per-
sane continua en somme la tradition glorieuse des
Eglises du monde romain. De fait, la question des
apostats et de leur réconciliation ne parait pas s'étre
posée en Perse, lorsque les communautés chrétiennes
se réorganisérent avec la permission du Roi des Rois.

Les corps des martyrs étaient, suivant la coutume
persane, abandonnés aux bétes sauvages. Parfois, lors-
que la victime était plus connue, des gardes veil-

1. M. 0., p. 99 {lexte).
2. M. 0., p. 100.
3. M. 0., p. 125.
i M. 0., p. 16T
5. M. O.,p. %4.




AEEea v e

ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 63

laient autour de sa dépouille pour empécher que les
chrétiens ne s'en emparassent. Hormis ces cas excep-
tionnels, les martyrs étaient pieusement recueillis par
leurs fréres. La Passion des CXX martyrs nous montre
Iazdundokht ! ensevelissant dans des linceuls les ca-
davres des héros, puis les disposant cinq par cing
dans des tombes préparées en dehors de la ville.
Méme lorsque les ordres des magistrats étaient for-
mels, les chrétiens s’ingéniaient a séduire et a cor-
rompre les gardes. C’est ainsi, par exemple, qu'un
fidéle achéte les corps des martyrs Berikiso® et Yonan
pour 500 drachmes et irois vétements de soie 2. Lesmar-
tyria élevés pendant la persécution étaient naturelle-
ment trés modestes en raison de leur caractére clan-
destin. Mais dés que la mort de Sapor I donna quelque
répit a I'Eglise, et surtout lorsque, par les soins d'Isaac
et de Maruta, elle eut conclu avec les monarques
Sassanides une sorte de concordat, de somptueux
édifices et des monastéres magnifiques s’élevérent sur
les tombes des glorieux confesseurs de la foi 3.

S 4. — Analyse des principales Passions.

Au premier rang, par ordre de date et d'importance,
se place la Passion de I'évéque des Villes Royales : Sé-
leucie-Ctésiphon 4.

Simon Barsabbae (c’est-a-dire fils des teinturiers)
est sommé par le roi de Perse de payer un impét double
pour subvenir aux frais dela guerre contre les Romains.

1. M. O., p. 108-109.

2. M, 0., p. 224.

3. HOFFMANN, Auszige, p. 47.

4. Ev. ASSEMaNI, M. O., I, p. 15-40. BEDJ., 11, p. 131-208. SozoMENE, H. E.,
II, 9 et 10.



64 LA PERSECUTION DE SAPOR II

L’évéque s’excuse de ne pouvoir percevoir une capita-
tion supplémentaire. Sa communauté est pauvre. D'ail-
leurs le role d'un évéque n'est pas de pressurer ses
peuples, mais bien de les gouverner avec mansuétude.
Sapor, irrité, excité par les éternels ennemis des chré-
tiens, les Juifs, ordonne de chatier les prétres et les
lévites, de confisquer et de souiller les églises et les
objets du culte. On enchaine Simon et deux prétres
choisis parmi les plus 4gés des douze qui formaient le
college presbytéral, ‘Abdhaikla et IJanania'. Tandis
qu’on les trainait par les rues de la ville, ils approche-
rent de leur ancienne cathédrale. L'évéque pria les
gardes de modifier leur itinéraire. Il voulait s’épargner
la douleur de passer devant son église qui, peu de
jours auparavant, avait été changée en synagogue.

A marches forcées, pressés par les satellites, les cap-
tifs parviennent ala ville royale : Karka de Ledan. Le
grand mobed avertit le prince que le « chef des sor-
ciers estarrivé ». Le roi le fait introduire, mais Simon
ne I’honore pas des prostrations protocolaires.

« Elles sont donc vraies, s'écrie le prince courroucsé,
les accusations qu'on a portées contre toi. Tu te pros-
ternais devant moi, auparavant, et maintenant tu re-
fuses de te prosterner ».

Simon répond : « C'est la premiére fois que je te ren-
contre, étant captif, et je n’ai jamais été sollicité aupa-
ravant de renier Dieu ».

Les mages reprennent : « Qui douterait, 6 roi, qu'il
machine une conspiration contre ta Majesté, puisqu'il
refuse de payer tribut? »

1. Le martyrologe de 412 no;m a conservé le nom de tous les mem-
bres du presbylerium : « “Abdhaikla, Hanania, (ayoma, Badbui (Ahada-~
buhi?), Paul, Zizai, Paul (dittographie?}, Naqib, Adna, Isaac, Hormizd,

Yahbalaha, Badema, les douze prétres de Séleucie-Ctésiphon, villes de
Beit Aramayé. » .



ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 65

« Il ne vous suffit pas, dit Simon, hommes impies,
d’étre éloignés de Dieu et d’'en éloigner Sa Majesté,
vous voulez encore me convertir a vos impiétés! »

Le roi se rasséréne et lui promet la vie, s'il adore
le soleil.

S. — Je ne voudrais pas t'adorer, et cependant tu es
plus excellent que le soleil, puisque tu es doué d’intel-
ligence et de raisonnement. Or le soleil est inintelli-
gent, puisqu’on ne peut pas deviner s'il te favorise, toi
son adorateur, et 8’il me punit, moi qui I'insulte. Il n'y
a qu’'un seul Dieu : Jésus-Christ, mort sur la croix.

R. — Si tu adorais un Dieu vivant, j'excuserais ta
sottise, mais tu viens de m’affirmer que ton Dieu est
mort suspendu & un bois infAme. Allons! Adore le so-
leil par la vertu de qui tout subsiste.

S. — Le soleil a pris le deuil quand son Créateur
est mort, comme le fait un esclave quand meurt son
maitre.

R. — Tu as tort; il n'est pas raisonnable de vouer &
Ia mort un grand nombre d’hommes, pour le plaisir
de garder ton opinion.

S. — La mort sera pour eux et pour moi un bien-
fait. Quant & cette vie fragile, elle est en ton pouvoir,
Hte-la-moi.

R. — Ton insolence est cause que je te ferai mourir
pour préserver tes compagnons en les terrifiant par
ton supplice.

S. — Je ne crains rien. Dieu nous couronnera.

R. — Demain, je te ferai moarir si tu n'adores le so-
leil.

Sapor le fait emprisonner jusqu’au lendemain pour
lui laisser le temps de réfléchir et de changer d’avis.

Cependant un vieil eunuque, nourricier du rot, avait

abjuré le christianisme. Comme Simon se présentait ala
4



66 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

Porte Royale, il le salua respectueusement, mais I'évé-
que détourna son visage. Cette attitude le fit rentrer en
lui-méme. Il retourna chez lui, dépouilla ses vétements
luxueux et revint & la Porte, vétu d’habits de deuil.
Le roi lui fait demander la raison de cette démarche
insolite. L'eunuque avoue sa conversion et se déclare
prét a mourir'. Sapor, pensant effrayer les chrétiens
et amener des apostasies, décide son exécution. Gus-
tahazad subit le martyre le jeudi de la semaine des
Azymes.

Simon se réjouit du triomphe de la grice et prie
Dieu de hater son propre supplice. Cependant, le len-
demain, vendredi de la semaine des Azymes, il est
conduit devant le roi qui essaye de le séduire en di-
sant : « Adore une fois seulement le soleil, et tu ne
Vadoreras plus ensuite; ainsi tu échapperas aux
embiches de tes ennemis », L'évéque répond que ses
ennemis triompheront plutét et se réjouiront de ce que
Simon a faibli au dernier moment et préféré une
vaine idole au vrai Dieu. En vain le roi fait appel a
leur ancienne amitié, et I'invite & ne pas abandonner
au bourreau son corps si imposant et si remarquable.
Simon demeure inflexible, Sapor I'envoie & la mort.

Une centaine d'évéques, prétres ou diacres étaient
entassés dans les prisons de la ville. Les évéques
étaient originaires de la Susiane et de la Meséne. C’é-
taient : Gadiahb et Sabina, évéques de Beit Lapat;
Jean, évéque d'Hormizd-Ardasir; Bolida®, évéque
de Prat; Jean, évéque de Karka de Maisan 2. Le grand
mobed les fait extraire tous ensemble de leur cachot.
11 leur promet la vie sauve s'ils renient Jésus-Christ.

1. Voir ci-dessus, p. 49.
2. Gités par le codex Nitriensis I (M. O., p. 41, n, 24) et le martyrologe:
de 412,



ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 67

Tous s’y refusent, et sont condamnés & subir Ie dernier
supplice en méme temps que l'évéque de Séleucie
et ses deux compagnons, “Abdhaikla et Hanania.
Cependant, dans 'espoir d’ébranler enfin la cons-
tance de Simon, le roi a ordonné qu'on massacrat
dous ses compagnons devant lui. Peut-étre le noble
vieillard sera-t-il épouvanté et consentira-t-il & apos-
tasier, et sans doute aussi & percevoir cette double
capitation si utile aux entreprises royales. Simon
trompe son attente. Comme jadis la mére des Maccha-~
bées, il exhorte et encourage ceux dont le supplice
aurait di le frapper de terreur. Toutefois, au moment
supréme, le prétre Hapania semble hésiter. A la vue
du glaive qui va le frapper, il s’émeut, il va fléchir.
Alors un « grand homme », le Qarugbed’, préfet
des ouvriers royaux, s'écrie du milieu de la foule :
« Dépose toute crainte, Hanania, ferme un peules yeux
jusqu'a ce que tu sois en possession de la lumiére
du Christ ». A peine eut-il prononcé ces paroles que
Pusaik? est trainé par les gardes a la Porte Royale.
Sapor, irrité de l'intervention du généreux chrétien,
effrayé peut-étre de se voir entouré d'officiers gagnés a
la nouvelle doctrine, qui pourraient venger sur sa per-
sonne la mortde leurs coreligionnaires, I'apostrophe du-
rement : « Ne t'ai-je pas donné une charge, ne t'ai-je pas
commis & ton ouvrage? pourquoi méprises-tu mes
ordres et restes-tu a regarder le supplice de ces pa-
resseux ? ». Pusaik répondit : « Plat & Dieu que mon

1. Sur ce mot et sa signification, v. Tasary, p. 402

2. Appelé aussi Pusai ouPusak (avec le k persan). Sozomins, H. E., I,
11 : Tlovaxvig.

3. Ou hommes de rien; il y a ici un jeu de mots. M. 0., p. 35. Le P,
Bedjan a publié une recension plus développée du martyre de Pusai
etde sa fille, & qui est donné le nom de Marthe (Acta MM. el SS., t. 11,
p. 208233 et 233-240),



travail s'augmente de leur fainéantise, et que ma vie
soit échangée pour leur mort. Quant & I'emploi que tu
m'as donné, je le méprise, parce qu'il est plein de
soucis, et j'apprécie le supplice auquel tu les a con-
damnés, parce qu'il est plein de joie. » « Insensé, re-
prend le roi, tu demandes la mort au lieu de ton emploi,
tu veux étre traité comme eux? » Le Bienheureux
dit : « Je suis chrétien, et je crois en leur Dieu. C'est
pourquoi j'envie leurs supplices et je méprise ta
dignité ». Violemment irrité, le roi s'écria : « Qu’il ne
meure pas comme tous les hommes. Mais, parce qu'il
a méprisé ma Majesté et parlé avec moi comme avec
un égal, arrachez, déracinez sa langue au travers de
son cou, afin que ceux qui sont encore vivants me
redoutent a cause de lui ». On accomplit I'ordre du
roi et Pusaik mourut-sur-le champ. On tua aussi sa
fille, qui était religieuse. Enfin, le dernier de tous, Si-
mon Barsabba‘e périt. C'étaitle vendredi de la semaine
des Azymes, jour anniversaire de la mort du Seigneur.

Exaspéré par la constance des martyrs, Sapor or-
donna une persécution générale. Pendant dix jours
on massacra les chrétiens de Ledan, de Beit Lapat et
des contrées voisines. Les paiens profitérent de I'em-
portement du roi pour assouvir leur haine religieuse
ou pour satisfaire des rancunes personnelles. Le glaive
frappa a I'aveugle. Parmi les martyrs se trouvérent
deux évéques, Amria et Meqima, et un prétre de Suster
qui étaient captifs dans les prisons de la ville. Un
des eunuques favoris du roi, nommé Azad, fut con-
fondu avec les autres victimes et périt avec elles. Sapor
se prit alors a regretter d’avoir supprimé jusqu'a
I'apparence d'une procédure réguliére. J1 commanda
qu'on_épargnit désormais les chrétiens qui n'étaient
ni évéques ni prétres. Mais, dit 'anteur anonyme édité

68 LA PERSECUTION DE SAPOR II.




ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 69

par Assemani’, « quant aux noms des hommes, des
femmes et des enfants qui ont été tués pendant cette
persécution, excepté pour ceux qui étaient originaires
de la ville (de Ledan), on ne les connait pas. Nom-
breux furent ceux dont on ne sut pas les noms, parce
que, pour la plupart, ils avaient été amenés des régions
étrangeres. Et des laiques, et des soldats du roi,
un grand nombre furent tués pour avoir confessé notre
Dieu, et furent glorifiés ».

La sceur de Simon, Tarbo, {ut saisie quelque temps
aprés 4 Séleucie . La reine étant tombée malade, les
Juifs lui persuadérent que sa maladie était dueauxsorti-
leges des chrétiens et particuliérentent des sceurs de
Simon qui vengeaient ainsi la mort de leur frére. Elle
accueillit cette dénonciation, et fit amener 4 la Porte
Royale Tarbo, sa sceur religieuse ? et sa servante égale-
ment chrétienne. Le grand mobed, assisté de deux
autres dignitaires, fut commis & leur interrogatoire.
Les juges, sans écouter les protestations des inculpées,
les déclarérent coupables de maléfices et les condam-
nérent & la prison. Mais, disent les sources anciennes ¢,
ces impies, s'étaient épris de la beauté de Tarbo et ils
allérent, chacun séparément, lui proposer de la sanver,
si elle se rendait & leurs désirs. Tarbo repoussa leurs
offres. Ce récit, visiblement inspiré par les passages
analogues de I'histoire de Suzanne, est d’ailleurs in-
vraisemblable,. si I'on admet avec le rédacteur de la
Passion de Simon que I'évéque de Séleucie, frére de
Tarbo, était fort avancé en age. Quoi qu'il en soit de

1. M. Q., 1, p. 50. SozoMENE, H. E,, 1I, 11.

2. Ev. ASSEMANI, M. O., p. 54-39. BEpJ., 1I, p. 254-260. SozoMENnE, H. E.,
1, 12, .

3. M° gaddasta. Cf. les meqadde’e dont il est question au canon vine
du concile d’Isaac. Syn. orient., p. 265 et la n. 7.

4. M. 0., p. 56. SOZOMENE, loc. sup. cil.



ce détail, les trois chrétiennes furent condamnées i
mort. Sur le conseil des accusateurs on les coupa en
morceaux, et la reine fut portée en lititre parmi leurs
cadavres, afin de conjurer leurs prétendus maléfices.
Miles, évéque de Suse?, dont nous avons parlé ei

dessus, souffrit le martyre laméme année le 13 novem=-
bre. 11 était originaire du pays de Raziq?. Comme il
évangélisait les environs de Suse et I'Elam, Gadiahb,
évéque de Beit Lapat, le consacra évéque. Son apos-
tolat ne fut pas des plus aisés ni des plus féconds.
Maltraité par les paiens, il quitta Suse, non sans avoir
appelé sur cette cité la colére divine. Ses menaces ne
furent pas vaines. Trois mois aprés, & la suite d’'une
conspiration, le roi envoya trois cents éléphants et fit
détruire la ville de fond en comble. Entre temps, Milés
était allé en pélerinage & Jérusalem, et ensuite a
Alexandrie pour visiter Ammonios, disciple de saint
Antoine. De retour en Elam, il devint compagnon de
cellule d’'un moine. Tous deux eurent a lutter contre
le dragon Nuspha, long de trente-deux coudées, qui
voulait entrer dans leur retraite. Milés, par ses priéres,
le fit périr. Son compagnon lui reprocha,cette vic-
toire comme un crime. Le dragon, dit-il, était appri-
voisé et accoutumé a loger avec lui (!). Mais Milés
répliqua que Dieu avait enjoint & I'homme de lutter
contre le serpent sans tréve ni merci. Le moine, irrité,
quitta sa cellule, laissant Milés maitre de la place.

. Cependant notre héros se rend a Nisibe ou il trouve
I’évéque Jacques occupé & batir une église. 11 s’'arréte
quelque temps auprés de lui, puis redescend la vallée du
Tigre, et arrive & Séleucie ot Papa, fils d“Aggai, oppri-

70 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

1. M. O., p. 66-19. BEDJ., II, 260-281. SozoMENE, H. E., II, 14.
2. C’est-a-dire la portion de la Haute-Médie dont Téhéran est actuel-
lement la capitale.




ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 5|

mait le clergé et les fidéles ; nous avons vu plus haut
quelle part importante Milés prit a la condamuation
de I'évéque des Villes Royales. Son ceuvre accomplie, il
redescend en Méséne, puis revient dans sonpays d’ori-
gine. Les miracles se multiplient surses pas. Un jour,
accompagné de deux moines, il passe i pied sec un
fleuve en fureur,

Mais il parait s’étre tout spécialement complu au réle
de fiéau de Dieu. Nous avons dit comment il traita les
citoyens de Suse. Dans l'assemblée de Séleucie,
a peine a-t-il prononcé l'anathéme, que Papa est
frappé de paralysie. Plus tard il donne la lépre & un
voleur, Enfin, il reprend un diacre incestueux et
lui interdit le ministére. Le clerc se prétend calomnié
et veut poursuivre son office. Mais, tandis qu'il ose
entonner un psaume, il meurt subitement. Milés exerca
aussi contre ses juges son redoutable pouvoir. Le
gouverneur local du pays de Raziq, Hormizd Gu-
friz, le fit saisir et emmener au chef-lien ! avec les
prétres Aborsam et Sina. Au cours de linterrogatoire,
Hormizd et son frére Narsés, irrités par les audacieuses
invectives de Miles, se précipitent sur lui et le tuent.
Mais, en mourant, il leur prédit que, le lendemain, & pa-
reille heure, ils s’entre~tueront. Les chiens viendront
lécher leur sang, les oiseaux déchireront leurs cada-
vres. Le lendemain, en effet, les deux juges s'entre-tuent
4 la chasse et la prophétie de Milés est pleinement réa-
lisée. Cependant le corps du martyr fut porté 4 Malqan,
avec les reliques d’Aborsam et de Sina qui avaient été
lapidés, et désormais ce bourg fut protégé contre les
attaques des Sabéens 2.

1. Sy DO+, p. 76. Je ne sais comment identifier cette localité dont
e nom est certainement altéré.

2, Cette légende de Miles est visiblement fantaisiste. Plusieurs per-



72 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

En 342, Sahdost, successeur de saint Simon, est
mis & mort !, Il avait été arrété a I'automne précédent a
Séleucie, pendant le séjour du roi, avec cent vingi-
huit prétres, diacres, religieux et religieuses de la ville,
des faubourgs ou des localités environnantes. Les com-
pagnons de I'évdque furent martyrisés le 20 février,
apres cinq mois de détention, mais lui-méme fut conduit
a Beit Lapat & la suite de Sapor, et onlui trancha la téte,
probablement au cours de I'été.

Barba'Semin 2, neveu de saint Simon et successeur de
Sahidost, fut saisi avec seize clercs dans sa ville épis-

sonnages réels ou légendaires sont confondus dans un méme récit dont
le folk-lore du Razig a pu fournir la trame. On doit au moins distin-
guer un Milés moine et un Milés évéque de Suse, qui est peut-étre le
scul historique. Au reste, nous n’avons donné I'analyse de ces Actes,
anciens d’ailleurs, que pour appuyer ce que nous disions plus haut
des différences de valeur de nos sources. Le martyrologe de 412 cite en
téte de liste : « Milos, évéque, Aborsam et Sinai, confesseurs primitifs »
il est done fort possible que leur martyre soit antérieur a la persécu-
tion de Sapor.

Le 20 février lunaire, le prétre Daniel et la religieuse Warda souffrent
le martyre dans le pays de Raziq, deux ans aprés Miles (M. O., p. 104).

Un peu plus tot (M. 0., p. 93 et suiv.), « dans le méme temps ou fut mar-
tyrisé le B. Milés », un cénobiarque de la province de Fars, qui s’appelait
Bar$abia, vivait en communauté avec dix de ses disciples. On I'accusa
devant le mobed d’Istahr qui le fit saisir, charger de chaines et conduire
au supplice. Un mage, touché de voir ces héros s'avancer en chantant,
et apercevant une croix de feu au-dessus des cadavres de ceux qui
avaient déja subi le martyre, saute & bas de son cheval, revét les habits
de son esclave et supplie Barsabia de I'admettre en sa compagnie. Les
bourreaux le mirent @ mort sans I'avoir reconnu, et « ainsi, ditI’hagio-
graphe, fut parfait le nombre de douze martyrs ». Leurs tétes furent por-
tées en ville et suspendues dans le temple de Nahit, « déesse des Perses ».
Mais la famille du mage se convertit et plusieurs Persans avec elie.

Ces deux courtes Passions sont reliées i celle de Mileés et forment
avec elle un cycle isolé.

1. M. O., 88-91. BEpy. II, 276-280. SozoMENE, H. E., II, 13, aurait coupé
en deux le nom de Sahdost, pour en faire deux martyrs distincts "loadx
et Axvucdic (WESTPHAL, Uniersuch., p. 94). V. cependant ci-dessous, p. 8.

2. M. 0.,111-117. BEDI., 11, 296-303. SOZOMENE, loc. sup. cit., BapBaciurns.
‘WESTPHAL, 0p. cil., p. 403, explique ainsison nom d’apres une inscription

nabatéenne : "’72“73?212= "17211_7'7:7:,'1:, le fils du Baal des cieux.




Y RS T

ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 73

copale, puis retenu en prison depuis le mois de février
345 jusqu’'au 9 janvier 346, c'est-a-dire onze mois. Le
roi manda les prisonniers 4 Ledan pour les interroger
lui-méme et, ne pouvant ébranler leur constance, il
les fit mettre a4 mort. Le siége de Séleucie demeura
vingt ans vacant aprés le supplice de Barba‘Semin 1.

L’année précédente (345), pendant un autre séjourdu
monarque a Séleucie, cent vingt membres du clergé
avaient été arrétés, mis aux fers pendant six mois et
suppliciés le 6 avril 2. Nous avons cité plus haut le beau
trait de dévouement de lazdundokht qui les secourut
dans leur prison.

A partir de 343, la persécution sévit presque conti-
nuellement dans les provinces du Nord, le Beit Garmat
et I'Adiabéne. La présence des armées royales y était
commandée par la guerre contre les Romains 3.

En 343, Narses, évéque de la ville de Sahrgerd alors
métropole du Beit Garmai, fut arrété, puisdécapité avec
son disciple Joseph, le 10 novembre. Assemani? a pu-
blié un Catalogue des martyrs dela méme province qui
souffrirent sous le roi d’Adiabéne Ardasir et sous le
mobed Adargusnasp, mais le nom des confesseurs et la
localité ou ils ont été mis & mort sont seuls mentionnés.
Nous y relevonsles noms de Jean, Sapor et Isaac, évé-
ques de Beit Slokh; d’'Isaac et de Papa, prétres; d’A-
braham, moine, de Gustahazad, eunuque, de Sawsan,
Mare, Tima, Zerun, laics de Lasom, qui furent em-
menés a Beit Lapat pour y &tre massacrés, de Ba‘uta,

1. Ce chiffre n’est qu'approximatif. V. le ch. suivant.

2. ASSEMANI1, M. O., p. 105 et suiv.

3. Heptiavtes payor te xal oyspbyor ave v Mepsiv Yiv, émpedd ¢
Exaxovpyowy Tobg Emoxbmovs xal mpesbutipous, paMota 8% xatd Thv
Adiabnvidy ywpave xAipo 8t toUto Ilepoixdy, dig Emimav ypiatiavilov.
SozOMENE, R. E., 11, 12. Patr. Graec. t, LXVII, col, 963,

4. ASSEMANI, M, O., 97-10{1.

LE CHRISTIANISME. 5



T4 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

femme noble, et de quatre religieuses. La plus grande
incertitude régne d'ailleurs sur la véritable date de ces
martyres, En effet, Panonyme édessénien, publié éga-
lement par Assemani', place dans la trentiéme année
de Sapor le supplice de Ma‘na, Abraham, Siméon, et
des deux évéques Sapor de Beit Nigtor et Isaac
de Karka de Beit Slokh. L'Histoire de Beit Slokh*
ignore l'existence de Sapor. Elle nomme un certain
Ma‘na, inconnu aux deux autres catalogues, évéque de
Beit Slokh et prédécesseur d’'Isaac. Pour ce dernier,
elle est d'accord avec les deux autres documents. Mais
elle lui donne pour successeur un évéque Jean, qui au-
rait pris part au concile de Nicée (!). Quant & Ma‘na,
Abraham et Simon ainsi qu'un autre Ma‘na, ils auraient,
d’'apres cette source, souffert le martyre pendant la
persécution d'lazdgerd II (446).

Nous connaissons mieux la chronologie des martyrs
de I’'Adiabéne proprement dite. En 343, Jean, évéque
d’Arbel, surnommé Bar Mariam, est arrété avec le
prétre Jacques, surnommé le Zélote, et emprisonné
dans une citadelle par l'ordre de Peroz Taméabur, II
y fut détenu un an, Jean, craignant que la persécu-
tion ne I'épargnat, avait prié Dieu de lui accorder la
grice du martyre. Il vit en songe un satellite qui
tenait une épée ol était enfilée une couronne d'or. Le
satellite courut vers lui, lui placa la couronne sur la
téte et lui dit : « Jouis de ce que tu as demandé,
acquiers ce que tu as souhaité ». Sept jours apres, il
était arrété et mis en prison. Il y demeura un.an, puis
le mobed d'Adiabéne le fit condyire & la Porte Royale,
& Beit Lapat. Jean et son prétre furent décapités le

1. M. 0., p. 226-229.
~ 2. BEDJ., II, p. 513, 526. HOFFMANN, Auszige, p. 52. Cf. R. DuvAL, Liti.
syriague, p. 131-132 et 137,




T TI

ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 75

1 Tesri II lunaire! quicorrespond 4 peu prés au mois
de novembre.

Le 5 février de 1'année suivante, Abraham, le suc-
cesseur de Jean sur le si¢ge d’Arbel, comparut de-
vant le grand mobed d'Adiabéne, Adurpareh. Roué
de coups, il refusa d'apostasier. Il eut enfin la téte
tranchée au bourg de Tellniaha 2.

En 345, le laic Hanania est saisi a2 Arbel par les
ordres du mobed Adursag3. Il est soumis a la torture
des peignes de fer et laissé pour mort. Les chrétiens
l'enlévent et le portent dans sa maison, ol I'évéque et
les fidéles se rendent, pour ainsi dire, en pélerinage.
Le martyr reprend connaissance et leur exprime son
espoir et sa foi. I meurt presque aussitét le 12 Ka-
noun lunaire (décembre-janvier).

Le 17 mars 347 moururent Jacques, prétre du bourg
de Tella Salila, et sa sceur religieuse, nommée Marie 4.
Narsés Tams3abur qui les avait fait arréter voulait les
forcer & manger du sang. N'y parvenant pas, il les fit
exécuter par un noble apostat du nom de Mihdad au
bourg de Tell-Dara, sur les bords du « grand fleuve ».
Parles ordres duméme Narsés Tams$abur périrent aussi
cinq religieuses, Thécle, Marie, Marthe, Marie et Ami®.
Le persécuteur les fit massacrer par un prétre apostat
du bourg de Bakasa, Paul, auquel il avait promis de
rendre ses richesses confisquées. En vain Paul se préte-
t-i a4 ses <desseins. Narsés, voulant retenir les biens
qu'il s'était appropriés, et craignant que le renégat ne
lui intentat un procés, le fit étrangler par ses satellites.

BEDJAN, Acta MM, et SS., 1V, p. 128-130.
. Op. cit., p.130.

. Op. ¢it., p. 131-133.

. M. O., p. 122.

. M. 0., p. 123-127.

RO R



76 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

Un autre satrape d’Adiabéne, Sapor Tamsabur !, fit
arréter Barhadbesabba, diacre d’Arbel 2, Ilvoulut le con-
traindre 4 adorer le feu et 1'eau, ou au moins & manger

du sang. Comme Barhadbesabba sy refusait, Sapor le-

fit exécuter en dehors de la ville par un apostat du
bourg de Tahal nommé Gagai. Deux clercs essaient de
corrompre les gardes qui veillaient auprés du cadavre
de la glorieuse victime. N'y pouvant parvenir, ils leur
font violence et s'emparent des reliques du saint qu'ils
cachent soigneusement. Le martyre de Barhadbesabba
fut consommé le 20 Tammdz (juillet) 354.

L'année suivante, le 16 Kanoun (décembre-janvier),
périrent Aitalaha et Hafsay 3. Aitalaha, prétre de
Sarbil, déesse d’Arbel, souffrait d'un flux de sang.
Malgré les priéres qu’il adressait & son idole, sa ma-
ladie ne faisait qu’empirer. 11 se rendit alors aupres de
I'évéque qui le guérit. Pour le soustraire aux emba-
ches des paiens, les chrétiens I'envoyérent & Mahoze
de Aréwan ol il fut catéchisé et baptisé. Plein d'ar-
deur, il revint ensuite dans son pays d’origine pour y
précher la religion qu'il venait d’embrasser. Or, &
cause de la persécution, tous les chrétiens désertaient
Arbel. Aitalaha essaie de les suivre, mais il est obligé
de s’arréter a peu de distance de la ville et ne ré-
siste pas a la tentation d'y retourner. On le reconnait,
on l'enchaine, on 'emmeéne 4 la citadelle de Hazza.
Sapor Tamsabur l'interroge et le condamne 2 assister
au supplice de Barhadbesabba, espérant ainsi 'amener
a résipiscence. Comme on le conduisait hors de la
cité, il apercoit le cadavre du saint diacre qui venait

1. Ce Sapor Tam3abur est peut-étre le méme que Narses TamS3abur.
Sur les persécuteurs des chrétiens d’Adiabéne, et en particulier sur
Ardasir, frére de Sapor II, cf. TABARI, p. 70, 1, 1.

2. AssEMANI, M. O., p. 129-1314.

3, BEDIAN, 1V, p. 133-137.




ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. ki

d’étre exécuté, se jette sur lui, le couvre de baisers,
recueille le sang du martyr et demande & partager son
sort. On lui fait couper I'oreille par un renégat et on
le reconduit en prison, ou vient le rejoindre Hafsar,
diacre de Mata de ‘Arbaye.

Tous deux comparaissent devant le mobed d’Adia-
béne qui décide de les envoyer a la Porte Royale. Aprés
un jour de marche, il leur propose de les reldcher. Ils
refusent. Arrivés a Beit Lapat, ils comparaissent de-
vant le roi qui ordonne leur exécution.

Les noms du prétre Jacques et du diacre Azad clé-
turent la liste des martyrs de P’Adiabéne’. Ils sont
saisis en 372 par I'ordre de Kurkasid, mobed de cette
province. On les meten prison ou ils restent sept mois,
pendant lesquels ils subissent diverses tortures. Enfin,
le 14 avril, ils sont condamnés et exécutés sur une col-
line située au sud de la ville. En vain, dit leur historio-
graphe, le bourreau voulut-il laver son épée dans une
source abondante qui alimentait une partie de la ville.
La source bouillonna, se troubla, émit du sang pendant
un mois et tarit soudain. Les ingénieurs essayérentd'y
ramener de ’eau, mais la source se refusa a1la contenir,
« sans doute par crainte qu'on n'y revint laver une
telle épée ».

Si les provinces du Nord eurent & souffrir d'une
persécution presque continuelle & cause des fréquents
séjours qu'y faisaient le roi ou ses grands officiers,
4 plus forte raison les pays frontiéres des deux em-
pires Romain et Perse durent-ils étre éprouvés. Bien
que nous ne possédionsqu'une faible partie des Passions
de ces contrées, nous pouvons en conclure que les
chrétiens y furent constamment en butte & I’hostilité

1. BEDAN, IV, p. 137141,



78 LA PERSECUTION DE SAPOR IIL

des commandants perses, soit avant, soit surtout aprés
la promulgation de I'édit de persécution générale. La
premiére exécution dont nous ayons connaissance se
place en Arzanéne le 24 décembre de I'an 327'. Onze
martyrs succombérent. C'étaient Zebina, Lazare, Ma-
rut, Narsai, Elie, Mahri, Habib, Saba, Sembaiteh,
Yonan et BerikiSo. Les deux derniers qui avaient
encouragé les autres subirent des tortures effrayantes.
Enfin les juges Hormizdasir (?) et Mihrnarsai les con-
damnérent & mort. Leur Passion fut rédigée « d’aprés
la bouche des témoins » par Isaie, fils de Hadabu, d’Ar-
zun, un des cavaliers du roi, mais sans doute copieuse-
ment remaniée par un compilateur plus moderne 2.
En 360, Phenek, place forte du Beit-Zabdeé, fuf
prise par Sapor. Deux ans apres, 4 la suite peut-étre
d'une révolte des habitants, neuf mille d’entre eux
furent déportés en ’erse 3, Avec eux partirent 1'évé-
que IHéliodore, les prétres Dausa et Mariahb, de

1. AsSEMANI, M. 0., p. 215-22%.

2. En 351, dix-huit auxiliaires Géles qui servaient dans I'armée per-
sane subirent le martyre sur les bords de I'Euphrate le jeudi 42 avril,
avec deux femmes et leurs enfants. Voici ceux dont les noms nous ont
été conserveés : Berikiso® et *Abdiso®, Sabur, Sanatruq, Hormizd, Adarsa-
bur, Halpid, Aitalaha, Meqima. Les deux femmes se nommaient Halma-
dur et Phoebé. 11 est regrettable gue le début seul de leur histoire
nous soit parvenu (BEDJAN, IV, p. 466-170). Je ne crois pas cependant qu’on
Yy et trouvé des renseignements intéressants sur I'éltablissement du
christianisme dans le pays des Géles. Cette contrée semble n’avoir été
convertie que bien plus tard. Quant 4 nos martyrs, ils ont pu étre inslruits
au cours de leurs expéditions en pays romain. Le lieu de leur supplice
invite ile penser. On remarquera aussi les noms grecs, Elpidios (Halpid)
et Phoebé. Nos Actes confirment l’existence d’une campagne de Sapor
en Mésopotamie et jusqu'aux portes d’Antioche en 351, que les sources
romaines et grecques permettent seulement de soupgonner (TILLE-
MONT, Hist, des Emp.,t. IV, p. 369). C’est celte campagne, entreprise tan-
dis que Conslance s'employait 2 réduire Magnence, qui amena I'élé-
vation de Gallus i la dignité de César le 13 mars 351, peu de jours
avant 1a mort des martyrs Geles.

3. M. O., p. 134-139. Cf. Bep1,, 1T, p. 316-324, conlient la fin de ceite
passion incompléte dans Assemani. Cf. Sozomi:ng, Hist. eccl., II, 13,




ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 79

nombreux membres du clergé et des religieux. Tous
furent dirigés & la suite de P'armée royale vers le Hu-
zistan. Arrivé au bourg de Dastgerd, Héliodore tombe
malade et meurt aprés avoir consacré évéque son
prétre Dausa. Les mages, inquiets de cette affluence
de chrétiens, font part de leurs craintes au grand
mobed Adurpareh. Celui-ci va trouver le roi pour lui
signaler le péril. Sapor commande au mobed d’isoler
les principaux prisonniers afin de réduire ensuite plus
aisément les autres. On en choisit trois cents. On les
conduit prés .d'une colline trés fertile, dont on leur
promet la concession, s'ils consentent & renier Jésus-
Christ et & abandonner la religion de César pour em-
brasser celle du Roi des Rois. Encouragés par leur évé-
que, les chrétiens refusent d’apostasier. Deux cent
soixante-quinze subissent le dernier supplice; les
vingt-cing autres faiblissent. Cependant un diacre,
nommsé ‘AbdiSo", survécut-a ses blessures et parvint &
se réfugier dans le bourg voisin chez un pauvre qui Ie
cacha dans sa chaumiére. Lorsquil fut guéri, il prit
soin de la sépulture des martyrs, avec I'aide de son
héte, et demeura la pour les honorer. Mais, un mois
aprés, le chef du village, craignant son prosélytisme,
Pemprisonna et le mit & mort. C’était en la 53¢ année
de Sapor (362) 4,

1. Siles Actes de Mar Saba (BEps., 1V, p. 222 et suiv.) ont quelque valeur,
historique, il faudrait en conclure que d’autres chrétiens purent libre-
ment batir une église dans P'endroit ou ils avaient été déportés. Zamasp
qui partageait avec Adur Afrozgerd (le méme qu’Adurpareh du récit
précédent ?) lecommandement de la frontiére, le leur avait permis, aprés
avoir vainement essayé de les faire apostasier. Un jeune captif, Anastase
convertit le fils de Zamasp : Saba Pirguinasp. Anastase fut mis 4 mort a
T’instigation du mage Kubai. Pirguinasp quirefusa de renier Jésus-Christ
fut exécuté aprés avoir subi d’effroyables tortures.

Ouire cette Passion, nous possédons celles de Bassus, de Behnam et
de Bara qui se rattachemt A la persécution du Beit Zabdg (L1t syr.,
P 1M).



80 LA PERSECUTION DE SAPOR 1.

En la 36° année de la persécution (374/5), “Abdiso®,
évéque de la banlieue de Kaskar, fut accusé par son
neveu, un diacre incestueux qu'il avait interdit, de cor-
respondre avec César et de trahir les secrets du roi'.
Sapor accueille favorablement la dénonciation et trans-
met la cause a Ardasir, roi d’Adiabéne, qui fait arréter
‘Abdifo®, son prétre ‘Abdalaha, et avec eux l'évéque
de la ville de Kaskar ‘Abda, ainsi que vingt-huit laics
et sept vierges, et les conduit en Huzistan, a4 Beit
Lapat. Aprés divers interrogatoires, ils sont mis &
mort le 15 de la lune de mai. Deux chrétiens du pays,
Barhadbesabba et Samuel, demandent & partager leur
sort. Les vierges subirent le martyre huit jours aprés.
Tous furent ensevelis par des chrétiens d'origine ro-
maine.

La méme année, Badema?, supérieur ’'un monastére
de Mahozé de Aréwan, en Beit Garmai, est incarcéré
avec sept de ses moines. On les délient quatre mois en
prison. Enfin, Badema est mis & mort par I'apostat
Narsés. Quant & ses compagnons, ils attendirent en
prison la mort de Sapor I, et furent ensuite délivrés,
aprés une détention de quatre années.

La derniére Passion du recueil attribué 4 Maruta
est celle d"*Aqebsema, évéque de Hensita, originaire
du bourg de Pekaa®. Ce confesseur, 4gé de plus de
quatre-vingts ans, fut amené & Arbel avec le prétre
Joseph et le diacre Aitalaha. Le préfet Adarkarkasar*
les interrogea, les mit aux fers et les traina a sa suite
en Médie. Trois ans aprés, ils comparurent devant le
mobedan mobed Adarsabur, qui fit périr ‘Aqebsema,

1. M. 0., p. 144-160. Bepy., 1I, D, 325-347.
2. M. 0., p. 165-167. Bebu., 11, p. 347-351.
3. M. 0., p.174-203. BEDL., II, p. 351-397,
4. = Adarkurkasid ?

h




ANALYSE DES PRINCIPALES PASSIONS. 81

le 10 de la lune d'octobre (378). Le corps du martyr
fut soustrait a la vigilance des soldats par la fille du
rot d’Arménie qui vivait comme otage dans une for-
teresse de Médie.

Adarsabur, ne pouvant vaincre la résistance de Jo-
seph et d’Aitalaha, fit rappeler Adar Karkasar, mobed
d’Adiabéne, et lui ordonna de faire tuer 4 coups de
pierres les deux confesseurs par leurs coreligionnaires.
Apres diverses péripéties, et de nouveaux interroga-
toires dirigés par Zaraust et Tamsabur, Joseph est ra-
mené a Arbel et lapidé. Une noble femme de cette cité,
qui avait refusé de participer 4 son exécution, périt
avec lui, le vendredi de la premiére semaine de la
Pentecéte.

Tamsabur emmena Aitalaha jusqu'a la villede Dast-
gerd, chef-lieu du Beit Nuhadra, et le fit également
lapider par des renégats, au nombre desquels se
trouvaient le chef de la province (?) et plusieurs no-
bles. Aitalaha fut supplicié le mercredi de la derniére
semaine de la Pentecote (379).

“‘Agebsema et ses compagnons furent les derniéres
victimes de cette terrible persécution de quarante
années. Combien de martyrs avaient succombé avant
eux? Sozomeéne affirme que le nombre de ceux dont les
noms purent étre recueillis se monta a 16.0001. Ce
chiffreest peut-étre quelque peuexagéré. Toutefois, dés
le début de la crise, Afraat, témoin oculaire, écrivait,
faisant allusion &4 la persécution de Dioclétien : « Les
églises furent renversées et détruites jusqu'aux fon-
dements ; des confesseurs et des martyrs en grand nom-
bre ont témoigné de leur foi », puis il ajoutait : « De
notre temps, & cause de nos péchés, les mémes cala-

1. Hist. eccl., 11, 14; P. G., t. LXVII, col. 969.



82 LA PERSECUTION DE SAPOR II.

mités ont été suspendues au-dessus de nos tétes . »

On peut donc conclure que la persécution de Sapor 11
ne le céda ni en durée ni en intensité & celles qu'a-~
vaient subies les Kglises du monde romain. Cest le
grand honneur des chrétientés persanes d’avoir sup-
porté, sans sombrer, une aussi épouvantable tempéte.

1. Ed. Parisot, col. 989,



CHAPITRE 1V

LA REORGANISATION DE L'EGLISE DE PBRSE

$ 1. — L’état des chrétientés persanes depuis la mort
de Sapor II jusqu'a l'avénement de Iazdgerd I
(379-399).

Tandis que la persécution décimait cruellement les
chrétiens de Perse, les hostilités se poursuivaient, sans
interruption notable, entre les Romains et Sapor II.

On sait I'histoire de I'invasion de Julien et son issue
malheureuse. Jovien parvint 4 grand'peine & sauver
les débris de I'armée romaine. 1l conclut un traité aux
termes duquel les provinces conquises en 297 étaient
rétrocédées a I'empire perse. Nisibe cessa d'étre ro-
maine. C’était un centre chrétien fort important, qui
devint la métropole de la province ecclésiastique de
Beit “Arbayg, et, désle milieu du v* siécle, le siége épis-
copal le plus en vue de tout I'Orient, aprés celui de
Séleucie-Ctésiphon.

Le successeur de Jovien, Valens, prépara une expédi-
tion contre les Perses (372) pour prévenir une invasion
que méditait Sapor 1I, irrité des progrés du parti ro-
main en Arménie. Trajan, son général, remporta
I'année suivante un important succés. Sapor II demanda
ane tréve et se retira & Ctésiphon (373). Mais en 377,
Yalens, rappelé en Thrace, dut conclure un traité de



84 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

paix qui ne parait pas avoir été fort avantageux pour

“les Romains. Les Goths menagaient Constantinople, et

I'empereur retira ses troupes de '’Arménie. Avec ces
renforts, il se crut en état de repousser les envahis-
seurs germains; il leur livra une grande bataille sous
les murs d’'Andrinople, mais fut battu et tué, le 9 aoit
378. Sapor Il ne put profiter de ces conjonctures si dé-
favorables & la puissance romaine. 11 était déja atteint
de la maladie qui le conduisit au tombeau (379), aprés
un régne de soixante-dix ans'.

Son frére Ardasir IT lui succéda. I observa, proba-
blement, 4 I'égard des Romains et des chrétiens une
attitude franchement hostile. II avait été, en effet, mélé
aux entreprises militaires de son prédécesseur contre
Rome, et, tandis qu'il commandait les troupes réunies
en Adiabéne et en Beit Garmai, il s’était montré acharné
4 exécuter les édits de persécution2.

Mais la mort d’Ardasir amena sur le tréne de Perse
Sapor III (18 aott 383). Ce prince adopta une politique
pacifique. Dés le début de son régne, il entra en rela-
tions avec Théodose I et « cultiva son amitié en lui
envoyant des ambassadeurs, et en lui faisant des pré-
sents de perles, de soie, et d’'animaux pour trainer son
char de triomphe 2 ».

L’alliance se resserra encore 4 'avénement de Bah-
ram IV Kermansah (16 aodt 388). Loin de diriger au-
cune expedltlon contre I'Occident, Bahram conclut
un traité de paix, dont Stilicon fut un des principaux
négociateurs. Une invasion des Huns Blancs, vers 395,
retint d'ailleurs sur les frontiéres du Nord les forces
des deux empires. Les chrétiens persans durent béné-

1. TiLLeMoNT, Hist. Emp., V, p. 104 et 112,
2. Voir ci-dessus, ch. 11, p. 80. Cf. Tapari, p. 70, n. 1.
3. TILLEMONT, Hist. Emp., V, p. 239, d’aprés le Panégyrique de Pacatus.



L'ETAT DES CHRETIENTES PERSANES. 8%

ficier de cette détente. Pourtant Barhébraeus' prétend
qu'a la mort du catholicos Tamoza, aucun évéque ne
voulut lui succéder, « car Bahram, fils de Sapor, était
ennémi des chrétiens ». Il se peut que le chroniqueur
ait confondu Bahram IV avec Bahram V qui, nous le
verrons plus loin, prit l'initiative d'une nouvelle per-
sécution. .

Au reste, I'histoire de cette époque est pour nous
fort obscure. Si nous pouvons conjecturer avec quel-
que vraisemblance que les Eglises de Perse virent
leur condition s’améliorer progressivement, nous ne
saurions dire en quoi précisément consista cette amé-
lioration. La persécution fut certainement suspendue;
mais la réorganisation de la hiérarchie dut subir encore
bien des entraves. En dehors de 'opinion de Barhé-
braeus que nous venons de rapporter, un autre chro-
nographe ancien, Elie de Nisibe?, nous informe que
désT'avenement de Sapor III, les chrétiens se choisirent
un chef supréme : le problématique Tomarsa-Tamoza?
cité également par les autres Nestoriens et par Barhé-
braeus. Quelle est la valeur de ce renseignement, pour
lequel nous n'avons pas d’attestation antérieure 4 I'épo-
que d’I3o"denah (1x-x° siécle), le garant d’Elie de Ni-
sibe ? Nous laissons & de plus habiles le soin d’en dé-
cider?.

1. Chron. eccl., 11, col. 65.

2, Cité dans Chron. eccl., 11, p. 42, n, 2,

3. MARE, D. 24; “AMR, p. 12; BARHEBRAEUS, p. 42. Cf. HOFFMARN, Auszige,
p.:‘ll..es chroniqueurs mentionnent deux prédécesseurs d’Isaac sur les-
quels nous n’avons que des renseignements assez suspects : Tomarsa
{MARE, p. 24; “AMR, D. 12) que BARHEBRAEUS (col. 42) appelle Tamuza, et
Qayoma qui démissionna en faveur d'Isaac. — A supposer que Tomarga
soit le chefque les chrétiens purent se choisird ’'avénement de Sapor IIF,
il régna 7 ans et quelques mois d’aprés MARE, 8 ans et quelques mois

d'aprés “AMR, 8 ans d’aprés BARHEBRAEUS, 80it environ de 384 & 392/3. Il
y aurait eu ensuite une vacance de 2 ans; puis Qayoma aurait régné 4



86 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

Un fait est du moins certain. Les Actes du concile
de Séleucie tenu en 410 supposent la plupart des siéges
épiscopaux pourvus de titulaires. Quelques-uns méme
étajent disputés par plusieurs compétiteurs. I semble
donc que la paix régnat depuis un assez grand nombre
d’années, puisque les chrétientés persanes avaient pu,
dans une large mesure, réparer les désastres que leur
avait causés la longue persécution de Sapor. Mais cette
paix demeura nécessairement précaire, tant qu'elle ne
fut pas consacrée par un accord public entre I'Eglise
et le Roi des Rois.

ou 5 ans, jusqu'en 399, date de l'avénement d’lazdgerd. A ce moment
Isaac monta sur le trdne de Séleucie.

Seule, cefte derniére date nous parait assurée. Puisque les chroni-
queurs sont d’accord pour assigner onze ans de régne i ce catholicos,
etque, d’autre part, ‘AMR et ELIE DE NisIsE (cité dans B. H., col. 47, n. 1) le
font mourir dans la 12° année d’Iazdgerd (MARrE, fautivement, dans la 119),
il faut qu’il ait été élu en 399,

Quant aux gestes de Tomarsa et de Qayoma, et i leur existence méme,
ils nous semblent problématiques. Nous lisons en effet dans les Actes
de Dadiso®(Syn. orient., p. 292) & propos d’Isaac que « par ses mains
fut restauré, apras avoir vaqué pendant 22 ans, le principat du supréme
sacerdoce sur le peuple chrétien », et quil a « exalté I'fglise par Ia
reconstitution du principat, grace a la faveur que Dieu lui a donnée au-
prés du roi ». Cela veut dire, & tout le moins, que les pouvoirs de ses
prédécesseurs —qu'il s’agisse ou non de Tomarsa etde Qayoma — étaient
restreints aux limites du diocése de Séleucie. Parmi les listes patriar-
cales, celle d’tlie de Damas, la plus ancienne (Bibl. Orient., II, p. 391),
place ces deux personnages avant Papa, c’est-d-dired I'époque légendaire.

5i nous n’osons faire fonds sur les informations que nous fournissent
les annalistes pour la période qui s’étend entre I'avénement de Sapor 111
et celui d’lazdgerd I, 4 plus forte raison nous abstiendrons-nous de
chercher a combler la lacune qui existe dans les fastes épiscopaux de
Séleucie entre la mort de Barba* $emin et 'année 383. Les éditeurs de
Barhébraeus (col. 44, n.1) ont suggéréle nom d'un Bl de Séleucie qui,
suivant Photius (BibL., cod. 52), prit part au synode de Side (383) avec
Flavien d’Antioche et Maruta. Qutre que le nom de Bifag n'est ni ara-
méen, ni persan, il est difficile d’admettre que le chef des chrétientés
de Perse ait participé a un coneile régional assez insignifiant. La Séleucie
dont parle Photius doit étre cherchée en Cilicie ou en Syrie, plutot que

surles rivesdu Tigre. Cf. WEsTPRAL, Untersuchungen, p. 115-120 et 129-125.




LES NEGOCIATEURS DE LA PAIX RELIGIEUSE. 87

§ 2. — Les négociateurs de la paix religieuse : Maruta,
Isaac et Iazdgerd I,

La préparation et la conclusion de cet accord fu-
rent I'ceuvre de trois personnages principaux : Maruta,
évéque de Maipherqat, I'archevéque Isaac de Séleucie,
le Roi des Rois lazdgerd L

Les ambassades que les empereurs romains en-
voyaient en Perse étaient confiées aux plus hauts digni-
taires de I'empire!. Nous savons par Théodoret? que
I'une d’elles fut dirigée par Anthémius, plus tard ma-
gister officiorum et préfet d’'Orient. Et de méme que
les évéques accompagnaient les armées romaines pour
attirer sur elles les bénédictions divines, ainsi on en
désignait toujours quelqu'un pour escorter les am-
bassadeurs prés la Porte du Roi des Rois. On choisis-
sait de préférence des évéques de Mésopotamie. Leur
connaissance des affaires persanes, due aux rapports
presque quotidiens des églises syriennes occidentale et
orientale, les rendait plus propres a cette mission.
Parlant la méme langue, ils pouvaient entrer plus
aisément en communication avec leurs coreligionnaires
araméens, entendre leurs doléances, et aussi en ob-
tenir de précieux renseignements sur les agissements
et les intentions du prince Sassanide. C'est ainsi que
Maruta, évéque de Maiphergat?, fut adjoint a plusieurs
des députations romaines qui se rendirent auprés
d’lazdgerd.

L’origine de ce prélat et sa carriére sont assez im-

1. SOCRATE, Hist. eccl., VII, 8.

2, THEODORET, Hisl. relig., ch. ym. Celte ambassade est antérieure
& 005, (TiLLEMONT, Hist. des Emp., t. Vi, p. 2.)

3. Aujourd’hui Mayafareqin, la Mariyropolis des auteurs byzantins.



88 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

parfaitement connues . Il séjourna & diverses reprises
a Antioche, en Asie Mineure et 4 Constantinople, et
prit part & un concile régional dirigé contre les Mes-
saliens : le synode de Side (383) 2. Socrate® et So-
zoméne 4 nous apprennent qu'il fut mé&lé aux querelles
de Théophile d’Alexandrie et saint Jean Chrysostome.

11 est assez malaisé de déterminer le nombre de ses
missions en Perse et leur date®, Maruta se trouvait

1. V. BrauN, De sancta Nicaena Synodo, Minster, 1898, p. 7 et suiv.

2, ProTIUS, Bibl., 52, P. G., CIII, 88. Suivant "Amr (p. 14), Maruta aarait
assisté au concile de Constantinople en 381, D’aprés BARHEBRAEUS {C. 49),
il en aurait fait senlement adopter les conclusions, ¢’est-a-dire la con-
damnation de Macédonius, au concile de Séleucie. It est évident que
le chroniqueur jacobite confond le concile de 381 avec celui de 360,
tenu également & Constantinople, ou fut déposé Macédonius.

3. Hist, eccl., VI, 15.

4. Hist, eccl., VIII, 16.

5. MARE (p. 26) et *AMR (p. 14) rattachent Pambassade de Maruta & l'a-
vénement de Iazdgerd et d’Isaac (399). Les Actes dessynodes d'Isaac et
d'lahbalaha (Syn. orient., p. 255 et 292) supposent que non seulement
il présidait le concile de Séleucie, mais qu’il avait, antérieurement i
cette réunion, pacifié I'Eglise de Perse. SocRATE (Hist. eccl., VII, 8)
semble ne connattre qu'une seule mission de 1'évéque de Maipherqgat.
En réalité les denx anecdotes qu’il raconte & ce propos ne sauraient
se rapporter qu’a deux ambassades différentes, dont la seconde peut
avoir eu lieu, 4 mon avis, aprés 410. Fadmettrais donc, pour ma part,
deux voyages de Maruta en Perse antérieurement i 410 : le premier
vers 399, le second vers 408.

D'aprés TiLLEMoNT (Hist, eccl., t. XI, p. 284-287), Maruta en aurait fait
un autre entre 403 et 404. En 403, en effet, il prit part aux assemblées
que Théophile d’Alexandrie tint contre saint Jean Chrysostome & Chal-
cédoine et sans doute aussi au conciliabule du Chéne. En 404, nous
le retrouvons & Constantinople : saint Jean Chrysostome, peut-8ire
déja parti pour I'exil, lui fait tenir deux lettres par Olympias (Patr. Gr.,
t. LII, col. 618) et prie cette grande dame d’essayer de détacher Marula
du parti de Théophile, « parce qu'il avait, dit-il, grand besoin de lui
pour les affaires de Perse. Il lni recommande aussi de savoir de lut la
cause de son voyage i Constantinople, et s’il avait eu quelque heureux
succeés dans la Perse, ou s’il espérait de pouvoir faire quelque chose
dans un second voyage ». Je ne sais 8'il est nécessaire de supposer que
ce voyage de Maruta aiteu lieu en 403-404. 11 est peut-étre plus naturel
de penser que Maruta s’était arrété a Chalcédoine a son retour d’Orient,
qu’il s’était mélé aux discussions du moment, et qu’il avait ensuite tra-
versé le Bosphore pour conférer avec I’empereur des affaires persanes.
CI. Syn. orient., p. 257, n. 5. WESTPHAL, 0p. cit., p. 127 et 130.



LES NEGOCIATEURS DE LA PAIX RELIGIEUSE. 89

probablement a Séleucie-Ctésiphon en 399, lors de
Taccession au trone d’'Iazdgerd [ et de I'élection d'Isaac
comme évéque des Villes Royales. Il s’y rendit certai-
nement vers 408, soit pour notifier  lazdgerd l'avéne-
ment de Iheodose I, soit pour pacifier 'Eglise per-
sane, diviséeparl’ ambmon de ses pasteurs !. C'estalors
qu'avec l'aide du roi il mena & bien 'eeuvre de réorga-
nisation qu'il avait entreprise, et dirigea le concile de
Séleucie (410) 2 ‘

Son séjouren Babylonie dura sans doute environ trois
ans. Il employa, dit-on, les loisirs que lui laissérent
les négociations & recueillir pieusement les Actes des
martyrs et surtout leurs ossements sacrés. Les Mé-
nées 3 prétendent qu'il rapporta ces précieuses reliques
dans sa ville épiscopale qu'il rebétit (ou embellit) a
I'aide des munificences de Théodose. Maipherqat se
nomma dans la suite Martyropolis : laville des martyrs.

Il mourut probablement avant 420, puisque c'est
Acace d’Amid qui représenta les « Péres occidentaux 4 »
au synode tenu par Iahbalaha 3,

Le succes de ses entreprises tenait & la fois & son
caractére d'envoyé romain et au crédit personnel dont
il jouissait auprés du roi lazdgerd. Il devait la faveur
royale a sa dignité de vie, & son habileté et aussi a sa
science médicale 6.

Socrate 7 rapporte qu'il guérit lazdgerd d'un mal de

1. Syn. orient., p. 293.

2. Syn. orient., p. 253, et suiv. MARE, p. 25, 26; “AMR, D. 13.

3. Citées par TiLLEMONT, Hist. ecclés., X1, p. 284 Cf. MARE, p. 26; A»m,
p. 1%,

A. Syn. orient., p. 271,

5. Mais aprés 418, puisque d'apres la Passion de P&rdz, il accompa-
gnait Iahbalaha, lorsque ce catholicos revint cn Perse aprés avoir ac-
compli sa mission A Constantinople. Voir ci-dessous, p. 90, n. 4.

6. Suivant MARE (p. 25), Iazdgerd, faisant 1a paix avec Rome, demanda
un médecin al'empereur qui lui députa Maruta.

7. Hist. eccles., V11, 9,




90 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

téte opiniAtre, dont les mages ne l'avaient pas pu dé-
livrer. Plus tard, ceux-ci, « jaloux de voir que Ma-
ruta fat si bien dans l'esprit du roi, firent entendre
une voix lorsque ce prince venait adorer le feu per-
pétuel dont ils faisaient leur divinité, et cette voix,
qui semblait sortir du feu, disait qu'il fallait chasser
le roi du temple comme un impie & cause qu'il ré-
vérait un Pontife des chrétiens ». Mais Maruta sut
déjouer leur imposture et pria le roi, lorsqu’il en-
tendrait encore cette voix, de faire creuser a4 l'endroit
d’'ot elle venait. « lazdgerd le fit, et trouva que ce n’était
point le feu qui lui parlait, mais un homme que I'on
avait caché dans un caveau. Cela le mit si fort en co-
lére qu'il fit décimer la race des mages, et, au lieu de
chasser Maruta, il lui permit de batir des églises ou il
voudrait. » Les mages s’avisérent d’autres subterfuges,
mais en vain. Maruta passait aussi pour avoir délivré
par ses priéres, unies a celles d’un autre prélat?, le fils
d'Tazdgerd possédé du démon.

L’évéque de Séleucie, [saac, était, d’aprés les chrono-
graphes, originaire de Kadkar, et parent du problé-
matique catholicos Tomarsa 2. Barhébraeus dit que,
cinq ans aprés l'ordination de Qayoma, le prétendu
successeur de Tomarsa, la paix fut conclue entre Arca-
dius et Jazdgerd qui persécutait les chrétiens. Maruta
fut envoyé en Perse comme ambassadeur, et, & son

1. Cet évéque était Iahbalaha et non “Abda, comme le croit TILLEMONT
{Hist, Eccl., t. XI, p. 287), car Mane (p. 28) dit que Iahbalaha ressuscita la
fille du roi en présence de Maruta qui en écrivit aux Occidentaux.
BARHEBRRAEUS {C. 44) attribue 4 Iahbalaha un semblable miracle, dont aurait
bénéficié le fils du roi. "AMg (p. 18) parle d’une maladie du roi lui-méme.
1l est clair que ce sont la des déformations d’une méme tradition an-
cienne dont Socrate est le meilleur témoin. On remarguera que Ablaatos,
le¢on qui doit étre, & mon 'avis, préférée 2 Anldas, est plus voisin du
nom’ syriaque Jahbalaha. (P. G., t. LXVII, col. 763 et la n.)

2. MaRE dit qu’il était parent de Maruta, p. 26. ‘AMR, p. 13,14 BARHERR.,
col, 47-52, Syn. orient., p. 254, 0, 1; 292, Voir ci-dessus p. 85, n. 4.



LES NEGOCIATEURS DE LA PAIX RELIGIEUSE. 94

arrivée, la paix fut rendue aux fideéles. Alors Qayoma
assembla tous les évéques persans en présence de
Maruta et il leur persuada de le déposer & cause de sa
faiblesse. Ils refusérent d'abord, mais se laissérent
enfin toucher et acceptérent sa démission. On élut
Isaac & sa place, et Isaac le fraita avec honneur et -
I'entoura d’égards jusqu’a sa mort.

Une donnée plus précieuse nous est fournie par les
Actes synodaux de Dadiso®. Aux termes de 'allocution
quel'on préte & Dadiso® et de celle que 'on met dans la
bouche d’Agapet, Isaac aurait restauré le supréme
principat aprés une vacance de vingt-deux ans, grice
au crédit dont il jouissait auprés du roi. Mais, par la
suite, les évéques s’insurgeérent contre lui et firent appel
aux autorités persanes. Isaac, odieusement calomnié,
Tut mis en prison. L'intervention des « Péres occi-
dentaux » et de Maruta est rattachée & cette aventure '.
Maruta aurait négocié la libération d'Isaac et con-
voqué le concile général de I'Eglise persane pour
juger et condamner les révoltés, et consacrer ainsi le
triomphe d’Issac sur les schismatiques, avec le con-
cours ef I'appui officiel du Roi des Rois.

Tazdgerd I «le pécheur 2 » inaugurait de la sorie une
politique qui, aprés bien des hésitations, finit par pré-
valoir parmi les rois Sassanides. Ami de la paix exté-
rieure et soucieux de la tranquillité du dedans, il se
refusa a traiter en étrangers et en ennemis les nombreux
chrétiens qui habitaient son vaste empire. Les mages
et les nobles lui en surent le plus mauvais gré, et les
traditions persanes le représentent comme un abomi-
nable tyran. Il est possible, d’ailleurs, comme le dit
Socrate, qu'il ait fort maltraité le clergé zoroastrien

1. Syn. orient., p. 292,
2. TABARI, P. 72,



92 LA REORGANISATION DE L'’EGLISE DE PERSE.

quand celui-ci eut manifesté d'une maniére déplacée
son peu d'inclination & approuver la nouvelle poli-
tique.

Mais les sources chrétiennes ! louent unanimement
le roi de sa bonté, de sa douceur et de sa munificence.
Socrate prétend que Iazdgerd fut sur le point de se con-
vertir au christianisme, mais qu'il fut prévenu par la
mort avant de s’y &tre tout & fait résolu?. La vérité est
sans doute entre ces deux extrémes, et M. Noeldeke 2 a,
croyons-nous, bien jugé Jazdgerd, quand il en a fait
avant tout un politique avisé, incliné naturellement
vers les solutions pacifiques, mais, en méme temps, un
despote aussi capricieusement tyrannique que les autres
princes Sassanides. Nous verrons en effet que cet in-
signe protecteur des chrétiens n’hésita pas, sur la fin
de sa vie, 4 les persécuter, lorsque leur influence lui
parut trop grande, et leur hardiesse capable de dé-
chainer contre lui la haine toujours redoutable des
mages et des grands.

Mais, en 410, les chrétiens purent croire que lazdgerd
allait reprendre 4 son compte le rdle que, cent ans plus
tot, Constantin avait joué dans I'Empire Romain.

§ 8. — Le concile de Séleucie (410).

lTazdgerd, disent les Actes du concile de Séleucie *,
« ordonna que dans tout son empire les temples détruits

1. Syn. orient., p. 258-276. MARE, p. 25. ‘AMt, p. 14. SocraTE, H. E.,
vII, 8.

2. Loc. sup. cit. L'anonyme syrien publié par Land : Anecdola, I, 8,
loue la bonté et la miséricorde d'Tazdgerd et Fappelle tout uniment
« chrétien, et béni entre tous les rois ».

3, TADARL, P. T4, 1. 3.

4. Syn. orient., p. 254




LE CONCILE DE SELEUCIE. 93

par ses péres fussent magnifiquement reconstruits,
que tous ceux qui avaient été éprouvés pour Dieu
fussent remis en liberté, que les prétres, les chefs et
le clergé circulassent en liberté et sans crainte ».

Ce fut comme I'Edit de Milan de I'Eglise persane.
Nous ignorons le détail des négociations qui précé-
dérent cette déclaration officielle. Nous avons déja dit
que Maruta y eut la plus grande part. Il était porteur
de trois lettres des « Péres occidentaux » : la premiére
I'accréditait personnellement auprés d'lazdgerd et des
évéques, la seconde était destinée a étre lue devant le
roi de Perse; la troisieme contenait des instructions
spécialement adressées a Isaac!. Ces lettres étaient
signées des plus illustres évéques de la Syrie et de la
Mésopotamie. A leurtéte paraissaitl'évéque dela grande
métropole, Porphyrios d'Antioche. Acace d’Alep 2,
Pagida d'Edesse, Eusébe de Tella, Acace d’Amid s'é-
taient joints a lui pour autoriser davantage cette
solennelle démarche. Maruta dut étre également as-
sisté de la diplomatie impériale. [I sut convaincre le
monarque, et le décida & provoquer une réunion gé-
nérale des prélats orientaux, qui pit étre pour les
chrétientés persanes ce qu'avait été le concile de Nicée
pour les Eglises du monde romain. « Le roi enjoignit
que des ordres fussent portés par des courriers rapides
dela Porte aux marzbans des divers lieux, pour qu'ils
envoyassent a Séleucie les évéques des provinces de
Nisibe, de Hedayab (Adiabéne), de Beit Garmai, de
Beit Huzayé, de Maisan, et de KaSkar ? ».

Tous firent diligence et, au mois de janvier, en la

1. M. Braun pense que c’est celle-]14 méme dont il a publié la traduc-
tion : De sancta Nicaena Synodo, p. 34 et suiv.
2, Le célébre Acace de Bérée (Alep) qui joua un role fort important

au moment du concile d’Ephése. Yoir Syn. orient,, p. 253, n. 3, 4, 5, 6.
3. Syn. orient., p. 256.



94 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

solennité de I'Epiphanie, les évdques se réunirent
dans la grande église pour entendre la lecture de la
lettre des « Péres occidentaux ». Le concile proprement
dit s'ouvrit le 1°* février. On y adopta les canons
de Nicée, et les autres « canons régulateurs », puis,
« quelques jours aprés », deux officiers délégués par le
roi confirmérent 1'édit libérateur, décrétérent qu'lsaac
devait étre reconnu comme primat, et mirent le bras
séculier au service d'Isaac et de Maruta pour faire
exécuter les décisions du concile. Enfin les prélats se
séparérent aprés avoir rendu grices au roi et ordonné
des priéres publiques dans tout 'empire.

Nous voudrions connaitre avec certitude 1'ordre et
le nombre des sessions conciliaires, mais les Actes du
synode d’'Isaac sont fort peu explicites sur ce sujet '.

M. Braun 2 distingue trois sessions : Premiére ses-
sion (1¢r février 410) :Lecture de la lettre des « Péres
occidentaux », puis du concile de Nicée. Les évéques
souscrivent & ces piéces canoniques. — Deuxiéme ses-
sion, « quelques jours aprés » : Isaac est reconnu offi-
ciellement comme chef des chrétiens par les deux
grands officiers. — Troisiéme session : on rédige les
canons du concile proprement dit, et on porte contre
les dissidents des peines disciplinaires.

1, Le nombre des évéques qui y prirent part n’est pas plus certain.
La lettre de convocalion donne le chiffire de quarante (p. 257). D'autre
part, la liste des évéchés contient seulement vingt-six noms, et celle
des souscripteurs trente-sept. Je crois: 1° que la liste des évéchés ne
contient gue ceux dont les titulaires étaient présents & Séleucie : les
pays lointains, ou n’étaient pas représentés, ou n’étaient pas groupés
sous une juridiction métropolitaine ; de plus il vy avait deux ou trois
compétiteurs pour certains siéges; 2° en ajoutant les noms de Bataide,
Mesambig et de Daniel qui étaient présents au concile, mais ne furent
pas admis 4 souscrire, on atteint le chiffre de 39 ou 40, qui est celui de
la convocation. Voir, pour une auire explication,!a note de M. Chabot,
Syn. orient., p. 616.

2. Das Buch der Synhados, p. 1.



LE CONCILE DE SELEUCIE. 9%

Cette division, & notre avis, souléve quelques objec-
tions. Tout d'abord une lettre des « Péres occidentaux »
semble avoir été lue dans la réunion préparatoire
tenue le jour de 'Epiphanie . Ensuite, on ne peut guere
appeler session conciliaire la réunion qui eut lieu a la
Porte Royale sous la présidence des officiers d'lazd-
gerd. Cette réunion fut en tout cas la derniére, puis-
que les officiers royaux y confirmérent la procédure
du concile, et que les évdques prescrivirent des actions
de grices et des priéres publiques dans tout l'empire,
ce qu'ils ne purent faire qu'au moment de la sépa-
ration définitive.

Voici comment nous nous lmagmemons la suite de
ce concile. Au mois de janvier, le jour de I'Epiphanie,
réunion des évéques dans la grande église, sur
T'ordre du roi. lazdgerd leur fait lire la lettre des « Péres
Occidentaux », celle sans doute qui avait été adressée &
lui-méme. Elle contenait, croyons-nous, enire autres
choses, la condamnation des ennemis d'Isaac. En
effet, dés le 1° février, Isaac apparait comme le chef
reconnu des évéques persans. L’anarchie avait donc
cessé. 11 est assez vraisemblable que I'assemblée pré-
paratoire eut pour objet principal de porter & la con-
naissance de tous les intéressés la décision des prélats
syriens, confirmée par le Roi des Rois.

Le mardi 1e février, inauguration du concile pro-
prement dit. On commence par des priéres solennelles
pour le monarque. Puis on donne lecture d'une se-
conde lettre des évéques mésopotamiens, celle-la des-
tinée & Maruta. Le prologue des Actes synodaux nous
en a conservé une partie. Cette épitre servait d'intro-
duction & une collection dogmatique et canonique qui

1. Syn. orient., p. 257.




96 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

avait pour base les Actes du concile de Nicée. « Au
cas ou il plairait & Notre-Seigneur, et ot le Roi des
Rois victorieux écouterait notre requéte et permetirait
que les évéques se rassemblent et qu'il y ait un synode,
nous t'envoyons maintenant tous les canons régula-
teurs établis dans le grand synode, tenu dans la ville
de Nicée'. »

Isaac fit apporter le volume; aprés en avoir entendu
la lecture publique, les évéques s’engagérent sous peine
d’anathéme a y adhérer. Maruta et Isaac les firent alors
souscrire et signer. Ensuite les prélats réglérent entre
eux certaines questions plus importantes. Ils décidérent
qu'il n’y aurait qu'un évéque par ville, que les nou-
veaux évéques devraient étre institués par trois autres
et confirmés par le métropolitain, méme si les évéchés
étaient trés éloignés les uns des autres; qu’on solenni-
serait partout en méme temps les grandes fétes et le
jetne solennel du cardme, qu’on n'offrirait plus le saint
sacrifice que sur un seul autel. Ces décisions furent
prises conformément aux canons contenus dans le
recueil des « Péres occidentaux ». Un résumé en fut
fait, sans doute celui qui nous est parvenu. Il est divisé
en trois articles 2. ’

Lorsque ces résultats furent acquis, et peu de
temps apres le 1¢ février, Maruta et Isaac se rendirent
& la Porte Royale et sollicitérent une entrevue du Roi
des Rois. Ils lui rendirent compte de la session écoulée,
et de la facon dont ils avaient rempli le mandat qu’il
leur avait confié. Le roi décida de sanctionner I'ceuvre
du concile, et de manifester de nouveau publiquement
ses bonnes dispositions & I'endroit de I'Eglise chré-
tienne.

1. Syn. orient., p. 259.
2. Syn. orient., p. 258 et 259,



LE CONCILE DE SELEUCIE. 97

11 députa a cet effet deux nobles : Chosrau [azdgerd
et Mihrdabur*. Ces deux personnages étaient les plus
hauts dignitaires de la cour : le premier avait la
charge de bduzurgframadar, c'est-a-dire grand vizir 2.
Le second était argbed, c'est-a-dire membre de la
famille royale 3. Les deux officiers royaux convoquérent
les évéques a la Porte et les haranguérent au nom
de Iazdgerd. lls promulguérent une fois de plus que
toute liberté était donnée aux chrétiens de pratiquer
leur religion et de construire des églises. Ils in-
sinuérent que la reconnaissance officielle de la religion
chrétienne était due aux démarches d'Isaac,« que le
roi, & qui il est agréable, a établi chef des chrétiens de
tout I'Orient », et surtout 4 l'intervention de Maruta.
Ils terminérent en déclarant que le bras séculier puni-
rait impitoyablement toute opposition & Isaac et &
Maruta, et se retirérent parmi les cris d'allégresse et
les acclamations des évéques.

Ainsi se clétura le grand concile de Séleucie. Sa
durée semble avoir été courte. Les évéques regagneé-
rent au plus t6t leurs diocéses respectifs pour faire
connaitre les décisions qu'ils venaient de prendre, et
annoncer aux fidéles la fin de leurs angoisses et de
leurs tourments.

Peu de fétes, sans doute, furent plus brillantes et
plus joyeuses que les solennités pascales de l'an-
née 410, dans 'empire de Perse. Maruta pouvait étre
fier de I'ceuvre immense accomplie en si peu de
temps. L'Eglise, hier encore dispersée par la persé-
cution et minée par le schisme, était maintenant offi-
ciellement reconnue et protégée par le Roi des Rois.

1. Syn. orient., p, 260.
2. Syn. orient., p. 260, n. 2.
3. Syn. orient., p. 260, n. 3, et 261, n. 1.




98 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

Une hiérarchie méthodiquement organisée appliquait
par tout I'empire des régles uniformes que 'expérience
presque séculaire des chrétientés du monde romain
avait consacrées et, pour ainsi dire, canonisées. La
foi de Nicée devenait l'unique symbole de toutes les
églises syriennes.

Plus de liturgie privée dans les maisons des fidéles.
Une seule église dans la paroisse, un seul évéque dans
le diocése, un seul métropolitain dans la province;
et, &la téte de tous, I'évéque des Villes Royales : Séleu-
cie-Ctésiphon. « I.e premier et principal siége est
celui de Séleucie-Ctésiphon. L'évéque quil'occupe est
le grand métropolitain et le chef de tous les évéques.
L’évéque de Kaskar est compris dans la juridiction de
ce métropolitain. Il est son bras droit, et son ministre.
Il gouverne son diocése aprés sa mort?. »

Au-dessous du grand métropolitain cing métropo-
litains, rigoureusement hiérarchisés, établis dans les
villes « capitales des provinces ». C'étaient les
évéques de Beit Lapat (en Huzistan), de Nisibe, de
Prat de Maisan, d’Arbel (pour le Hedayab) et de
Karka de Beit Slokh (pour le Beit Garmai). Trente
évéques environ, dont la juridiction avait été soigneu-
sement définie, étaient soumis & 1'autorité des métro-
politains. Seules, quelques chrétientés, isolées ou
lointaines, en Médie, en Razicéne, dans la Perse
propre et dans les fles du golfe Persique ne paraissent
pas avoir été dés ce moment constituées en groupe
provincial 2,

Ainsi, tout schisme était aboli. Parmi les dissidents,
ceux qui étaient notoirement tarés, comme Batai de

1. Can. xx1; Syn. orient., p. 212, Yoir aussi les canons XvII-XXI.
2. Syn. orient., p. 273.



LES SUCCESSEURS D'ISAAC. 99

Mesamhig et Daniel, furent déposés et excommuniés 1,
En Susiane la situation était plus embrouillée. Les
concurrents, soutenus peut-étre par des personnages
influents a la cour, demeurérent maitres de leurs posi-
tions. Ils étaient au nombre de quatre : Agapet, Mare,
Barabta et Sila2. Chacun d’eux resta & la téte du
troupeau qu'il s'était formé; mais il leur fut interdit
de perpétuer la division en ordonnant des clercs, et, 4
- leur mort, la nomination de leur successeur était ré-
servée au catholicos 2.

§ 4. — Les successeurs d'Isaac : Ahai et Iahbalaha
(410-420).

Isaac mourut bientdt, dans la douziéme année du
régne de Jazdgerd I {410). Ahai lui succéda. Sur I'ori-
gine et les antécédents de cet évéque, les Annalistes
ne nous fournissent que des renseignements sans
valeur. Barhébraeus, dans sa Chronique 4, donne a
son nom une étymologie parfaitement puérile. Mare 3
et “Amr ¢ veulent qu'avant son élection au catholicat,
il ait été moine, et disciple du légendaire “Abdiso".

Nous ignorons de méme quels événements signa=-
lérent son pontificat. Seul ‘Amr nous apprend qu'il
était fort bien en cour. Il se serait méme entremis avec
succés pour apaiser des dissentiments qui auraient
éclaté entre lazdgerd et son frére Behwar (?), « roi
de Perse ». C'est au cours du voyage qu'il aurait en-
trepris dans ce but que Ahai aurait visité les martyria

1. Syr. orient.,p. 273.

2. Auxquels il faut peut-étre ajouler Yazdaidad (Syn. orient., p. 274).
. Syn.orient., p. 212.

4. Col. 52.

5. P. 21.

6. P. 15,

[



100 LA REORGANISATION DE L'EGLISE DE PERSE. -

del'empire perse; a son retour, ilaurait consigné dans
un volume les traditions recueillies par lui sur les
martyrs qui avaient souffert sous Sapor II. Il nous
est impossible de discerner ce qu'il peut y avoir de
fondé dans cette 1égende. Nous ne pouvons pas davan-
tage préciser la date de la mort d'Ahai’.

Son successeur, Iahbalaha, était, parait-il, disciple
d"Abda qui lui aurait confié une mission dans le pays
de Daskart. Mare? sait méme qu'aprés avoir réussi
a convertir les paiens de ce pays, il construisit un
couvent sur les bords de I’Euphrate, s'y retira et y
organisa la psalmodie perpétuelle.

I1 fut choisi comme catholicos avec le consentement
du roi, ou plutdt grice & la faveur dont il jouissait
auprés de lui 3. Dans la dix-neuviéme année de Iazd-
gerd (417/8), il fut envoyé comme ambassadeur auprés
de Théodose II « pour la paix et laréconciliation des
deux empires 4 ». Sa foi, nous disent les chroniqueurs 3,
fut approuvée & Constantinople, et il rapporta en Perse
des cadeaux nombreux & l'aide desquels il restaura
I'église de Séleucie-Ctésiphon et en bAtit une autre
trés considérable 6.

1. Nous conjecturons seulement que la vacance du siége ne fut pas
longue, étant donnée la blenveillance de Iazdgerd pour I’Eglise. OrIahba-
laha fut élu au commencement de 415, puisque les Actes de son synode
font coincider la troisiéme année de son catholicat avec la dix-neu-
viéme année du régne de Jazdgerd (417/8). M. Westphal, Untersuchun-
gen, p. 137, a calculé que Ahai régna de la fin de 410 au commencement
de 43, Cejte chronologie s’accorde bien avec le renseignement fourni
par ELIE DENISIBE(cité dans I'édition de BARUEBRAEUS, col, 51, n. 1), suivant
lequel Ahai aurait occupé le siége de Séleucie pendant 4 ans et 5 mois
(Cf. Syn. orient., p. 276, n. 4).

2, P. 27.

3. V. plus haut le miracle qu’il aurait opéré en collaboration avec
Maruta, et ci-dessous n.6.

4. Syn. orient., p. 271,

5. MARE, p. 28, ‘AMR, D, 16,

6. §'il faut en croire le rédacteur des Actes de P8rdz (HOFFMANX,



LES SUCCESSEURS D'ISAAC. 101

En419/20, Acace, évéque d’Amid, fut député parl’em
pereur pour le représenter auprés du Roi des Rois !.
De concert avec lui, Iahbalaha réunit cette méme
année un synode dont les Actes nous sont par-
venus.

D’aprés les Actes de Dadiso®?2, cette intervention
de I'évéque d’Amid fut nécessitée par un schisme
qui menacait la primauté de Iahbalaha. Mais le procés-
verbal du concile de 420 est muet sur ce chapitre. En
apparence, tout s’est passé avec la plus grande régu-
larité 3.

Tandis que les deux pontifes, Iahbalaha et Acace,
se trouvaient auprés du roi & Beit Ardasir, les évéques
s'y donnérent rendez-vous pour les saluer et leur
écrivirent une lettre pour les prier de faire approuver
en synode les décrets des conciles romains. Onze évé-

Auszige, p. 44; BEDIAN, L. IV, p. 256), lahbalaha aurait été, & son retour,
accompagné de Maruta. Cest peut-étre & ce moment qu’il faudrait
placer le miracle que nous avons mentionné plus haut.

1. Cf. Syn. orient., p. 277, n. 2. M. Chabot, et aussi M. Westphal
(Untersuchungen, p. 142) identifient cette mission d’Acace avec celle que
SOCRATE (Hist. eccl., L. VII, ch. xxi) place en 422 sous le régne de
Bahrim, et dont nous dirons plus loin Pobjet et le motif. Xous ne
voyons pas de raison suffisante pour modifier la date donnée par
Socrate. Cet historien ne dit nullement que 1'évéque d’Amid n’était
jamais allé en Perse, mais seulement que Bahrim, touché de la géné-
rosité dont il avait fait preuve en rachetant 7.000 captifs que les
Romains avaient faits en Arzanéne, désira s'entretenir avec lui. La
générosité de I'évéque d’Amid n’aurait d’ailleurs pas eu lieu de s’exer-
cer antérieurement & 420, puisque A cette dale les hostilités n’avaient
pas recommencé. On comprend mieux qu’il ait consenti des sacrifices
héroiques pour racheter les prisonniers persans, si I'on admet qu'i la
suite d"'une premigre ambassade, il 8'intéressait aux églises de Perse, et
pensait qu’en considération de son acte charitable, Bahrdm l'autorise-
rait a plaider la cause des chrétientés éprouvées par la perséculion.

2. Syn. orient., p. 237, 203.

3. Le catholicos se pare de tous ses titres protocolaires; il se dit ca-
tholicos « de Beit Lapat, de Nisibe, de Perse, d’Arménie, de Prat de
Maisan, de Hedayab, de Beit Garmai, de Gurzan, etc... » (Syn. orient.,
p. 276).

6.




102 LA REORGANISATION DE L’EGLISE DE PERSE.

ques signérent cette supplique : parmi eux le métro-
politain de Beit Lapat, Agapet, celui de Nisibe, Osée,
celui de Karka de Ledan, Saumai, les évéques de Suse,
de Suster et quatre évéques sans siége:

Mais si 'on y regarde de plus prés, on se rend
compte que I'état intérieur de I'Eglise persane n'était
pas des plus florissants. Dans leur adresse au catholi-
co08, les évéques disent clairement ! que I'ceuvre d'Isaac
n’avait pas été durable : Les Péres de Séleucie ne.con-
naissaient pas bien les canons et I'ensemble des conciles,
ni les traditions; plusieurs d’entre eux étaient trés 4gés
et moururent peu de temps aprés le synode ; leur succes-
sion donna lieu & de nombreuses et ardenies compéti-
tions. Iahbalaha, répondant & ses collégues?, se félicita
de les avoir trouvés, dés le début de son régne, bien
intentionnés 4 son égard. N'était-ce pas indiquer que
d’auntres prélats avaient pris un parti tout différent? 11
critiqua & son tour I'ceuvre d'Isaac, et en expliqua I'in-
suffisance par I'absence de circonstances favorables. 11
conclut, d’accord avec Acace, que bien loin d'abroger
les sanctions portées parle concile de Séleucie, il conve-
nait plutdt de les fortifier, ét de rendre plus minutieuses
les régles canoniques, en faisant adopter, outre les
canons de Nicée et de Séleucie, ceux d'Ancyre, de
Néocésarée, de Gangres, d’Antioche (in Encaeniis) et
de Laodicée.

Nous voudrions connaitre les résultats de ce synode.
Le désarroi que signalent les Actes de Dadiso (424) 3
ne permet pas de penser que Acace et Iahbalaha réussi-
rent pleinement dans la tdche qu'ils s'étaient assignée.

1. Syn. orient., p. 280.
2. Syn. orient., p. 281.
3. Syn. orient., p. 289.



LES SUCCESSEURS D'ISAAC. 103

Le catholicos mourut du reste peu de temps aprés,
au commencement de I'année 420 .

1. MARE (p. 28) rattache la mort de lahbalaha & la tenue du synode.
Ma‘na, métropolitain de Perse, aurait conseillé au catholices de ne pas
promulguer de mouveaunx canons. Iahbalaha dédaigna cet avis et fut
frappé d"apoplexie. Il mourut presque aussitot. Cette coincidence attira
T'attention des évéques sur Ma‘na, qui fut élu catholicos.




CHAPITRE V

LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE

$ 1. — La persécution de Iazdgerd I et de Bahram V.

Au rapport des chronographes nestoriens !, Iahba-
laha, sentant que la situation des chrétiens n’était pas
aussi stre qu'elle pouvait le paraitre, et prévoyant
une nouvelle persécution, demanda & Dieu de lui épar-
gner cette douleur. Sa priére fut exaucée. Quand le
patriarche mourut, 'Eglise de Perse était en paix avec
I'Etat. On pouvait cependant pressentir que cette paix
n'était pas durable. Quelque excellentes que fussent les
dispositions de Jazdgerd, elles étaient a la merci d’'un
revirement de sa politique. Pour entretenir d’amicales
relations avec les Romains, le roi avait couvert de
sa protection officielle ses sujets chrétiens. Il n’avait
pu le faire sans s'attirer Panimadversion des prétres
mazdéens si puissanis et si intolérants, et de I'aristo-
cratie iranienne toujours préte i se jeter dans l'oppo-~
sition. Un Sassanide ne pouvait pousser trop loin cette
lutte contre les castes supérieures sans risquer de
comprometire, non seulement la tranquillité de son
empire, mais son tréne méme, et peut-étre sa vie.

1. MARE, p. 28. *AMR, p. 16. B. O, III, p. 876 et suiv.



LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE BAHRAM V. 103

De leur coté, les chrétiens donnaient libre carriére
4 leur ardent prosélytisme. L'Eglise s'était propagée
depuis 410 avec une rapidité singuliére. Maintenant que
les fidéles n’étaient plus menacés de terminer leur vie
par lemartyre, leur nombre s'accroissait prodigieuse-
ment ; on dut eréer de nouveaux évéchés !, peut-étre de
nouvelles provinces. Mais ce qui, par-dessus fout, por-
tait ombrage aux mazdéens, ¢’était 'adhésion a la re-
ligion nouvelle d'un plus grand nombre de hauts fonc-
tionnaires de 1'Etat, dont quelques-uns ? appartenaient
aux plus nobles familles de 1'Iran.

lazdgerd lui-méme s’émut de cet état de choses.
Avant qu’il songedt & persécuter les chrétiens, il cher-
cha a faire apostasier les nobles qui s'étaient con-
vertis. C’est du moins ce qui semble ressortir de la
Passion de Mihrsabur 3. Il ne se serait sans doute pas
décidé a revenir surles engagements solennels pris au
concile de 410, s'il n'y avait été provoqué par I'audace
imprudente et le zéle intempestif de quelques chré-
tiens,

A Hormizdardasir, ville du Huzistan, un prétre du
nom de Hadu détruisit, avec ou sans l'aveu de 1'é
véque ‘Abda, un pyrée contigu a I'église, qui cons-
tituait pourles chrétiens un voisinage fort incommode *.
Cette entreprise téméraire souleva les coléres des ado-
rateurs du feu. Jazdgerd convoqua les dignitaires de sa
cour, et, sur leur conseil, prit les mesures les plus
énergiques pour punir cette insulte inouie a la religion

1. Syn. orientale, p. 216, mentionne les nouveaux siéges de Perse,
d’Arménie, de Gurzan, de fabur-Kuast, d’Ardasir Farid, etc. Cf. Bibl.
orient., t, 111, p. 345,

2. Mihr3abur. ASSEMANI, Martyr. orient.., 1, p. 234, PErdz, HOFFMANN,
Ausziige, p. 39 et suiv. BEDIAN, Acla MM. et SS., 1V, p. 253-262,

3. M. 0., p. 234.

&. BEDJAN, 1V, p. 250-253. HOFFMANN, Ausziige, p. 3%



106 LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

nationale. Au début de 'année 420, le vieux roi fit ame=
ner 4 la cour l'évéque ‘Abda, les prétres Hasu et
Isaac, le scribe Ephrem, le sous-diacre Papa, les laics
Daduq et Durtan, et le frére de ’évéque, nommé Papa.

Les prisonniers comparurent devant le prince qui
leur reprocha violemment leur acte de rébellion.
D’aprés la Passion d“Abda !, I'évéque, prévoyant les fu-
nestes conséquences que pourrait avoir une attitude
provocatrice, plaida non coupable et se plaignit d’avoir
été calomnié auprés du monarque. Hormizdardasir était
assez éloigné de Séleucie, et le roi avait pu étre mal
informé par les éternels ennemis du nom chrétien, Mais
lazdgerd lui opposa les résultats d'une enquéte offi-
ciellefaite par les commissaires royaux. Alorsle prétre
Ha$u s'emporta en d’insolentes protestations contre la
religion mazdéenne et le culte du feu, et déclara qu'il
avait lui-méme détruit le pyrée.

Les Actes syriaques s’arrétent ici. Mais les sources
grecques nous permettent de les compléter 2. Le roi
invita ‘Abda & reconstruire le pyrée, le menacant, en
eas de refus, d’exercer de terribles représailles contre
les chrétiens. L'évéque demeura inflexible. Il fut con-
damné 4 mort et exécuté presque aussitét, peut-étre le
31 mars, jour o I'Eglise grecque fait sa mémoire avec
celle des autres martyrs de la méme persécution.

« Pour moi, dit Théodoret 3, j'avoue que la démoli-
tion du pyrée était tout afait hors de saison. Quand saint
Paul vint & Athénes, il n'y renversa aucun des autels
qu'il vit si révérés dans cette ville livrée aux supersti-
tions de I'idolatrie. Il se contenta d’y découvrir I'erreur
et de précher la vérité. Mais je ne puis qu'admirer et

1. HOFFMANYN, Auszige, p. 35.

2. THEODORET, Hisl. eccl., 1, V, ch, xxxvir; TiLLEMONT, Hist. eccl., XII,

. 356 et suiv.
3. Loc. cit., Palr. Graec., t. LXXXII, col, 1272,



LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE-BAHRAM V. 107

louer la générosité d*Abda qui aima mieux mourir que
de relever le pyrée aprés I'avoir renversé, et je ne vois
point de couronnes qu'elle ne mérite. En effet, élever
un temple en I'honneur du feu est, ce me semble, la
méme chose que de I'adorer. » On ne peut que souscrire
4 ce jugement.

Yers le méme temps eut lieu le martyre ! du clerc (ou
moine) Narsai, dont le cas est particuliérement intéres-
sant. Narsai, originaire du Beit Raziqaye, avait pour
ami un prétre nommé Sapor. Ce prétre avait converti
un noble persan du nom d'Adarparwa, qui l'avait
invité & l'accompagner dans son bourg et ay cons-
truire une église. Mais Sapor se conduisit avec pru-
dence, et ne batit I'église que lorsque Adarparwa lui
eut remis un titre de propriéié en bonne et due forme.
Or un mobed, nommé Adarbozi, vint se plaindre au-
prées de Jazdgerd de ce que les nobles se convertis-
saient du magisme au christianisme. Le roi, se
rendant & ses observations, lui permit d'user de tels
moyens qu’il jugerait utiles pour faire apostasier Adar-
parwa. Adarb6zi réussit dans son entreprise, et le
noble persan redemanda & Sapor son titre de propriété.
Sur le conseil de Narsai, le prétre refusa et quitta le
pays en emportant son titre. Il pensait pouvoir attaquer
en justice Adarparwa l'apostat, et gagner sa cause.
Telle était la confiance qu'inspirait aux chrétiens la
bienveillance de lazdgerd! Cependant le mobed local
s'empara de l'église et la convertit en pyrée.

Narsai revient dans le bourg, ouvre 1'église comme &
Tordinaire. Tout étonné d'y trouver les appareils appro-
priés au culte du feu, et ignorant sans doute 'interven-
tion officielle du mobed, il éteint le feu, fait place

1. HoreMANN, p. 36. BEDIAN, IV, p. 170-181,



108 LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

nette, remet en ordre le mobilier de 1'église et y cé-
lebre l'office divin. Le mobed en faisant sa tournée
constate les dégits, ameute la population, charge
Narsai de chatnes et I'expédie & Séleucie-Ctésiphon.
Narsai comparait devant Adarbozi, « le chef des
mages ». Celui-ci le condamne a rebatir le pyrée.
Comme Narsai s'y refuse, il est jeté en prison ol il
reste neuf mois, 'hiver entier et la moitié de 'été.

Le moment étant venu ou le roi quittait Séleucie
pour des climats plus tempérés, les chrétiens donnent
400 piéces d'argent aux gardiens et en obtiennent la
libération conditionnelle de Narsai. Un laique de Sé-
leucie s'offre comme répondant du clerc qui s'engage,
par écrit, 4 se constituer prisonnier & la premiére ré-
quisition, et se retire dans un cloitre voisin des Villes
Royales. Sur un ordre du roi, il comparait un peu plus
tard devant le marzban de Beit Aramayé ‘. Ce haut
fonctionnaire I'interroge, et Narsai se référe aux décla-
rations déja faites devant Adarbozi. Le marzban le
condamne & rapporter le feu sacré dans le pyrée qu'il
avait violé. Narsai refuse et est mis & mort, par un
satellite renégat, au milieu d'un grand concours de
peuple, en un lieu appelé Sliq herubta. Il est enterré
dans un martyrium que Maruta avait construit, avecla
permission du roi, sur le lieu de supplice des CXVIII
martyrs qui avaient souffert sous la persécution de
Sapor 2.

Cette Passion est une des meilleures pi¢ces hagio-

1. 8ile Narsai, martyr, dont il est question dans la Passion de Mihraa-
bur (M. 0., 1, p. 235) est le ndtre, ce magistrat s’appelait Hormizdadur.

2, 11 s’agit, croyons-nous, de Sahdost etde ses compagnons. Voir ci-
dessus, ch. 1, p. 72. 11 faudrait peut-étre lire, dansla passion de Narsai,
128 et non 118 (BEDJAN, 1V, p. 180). Ce martyrium avait été construit
par le « compagnon des martyrs Mar Maruta, évéque de §of (Zwpaynvh)
«.€n vertu d’'un éditroyal ». BEDIAN, ibid.



LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE BAHRAM V. 109

graphiques que contienne la littérature syriaque. La
date da supplice n'est malheureusement pas trés pré-
cise. Si I'on veut le placer en 420, il faut admettre que
le martyre de Narsai est en corrélation avec celui
d*Abda, ce qui n'a rien d'invraisemblable. Il aurait eu
lieu toutefois quelques jours plus tard. On devrait
aussi supposer que Iazdgerd ne prit point contre les
chrétiens de mesure générale et se contenta de sévir
contre les particuliers, et de se montrer moins tolé-
rant. Et c'est ainsi, croyons-nous, que les choses se
passérent *. Du reste, s'il est vrai que lazdgerd pro-
mulgua un édit de persécution, il fut empéché de le
mettre & exécution par la mort qui le frappa a l'au-
tomne de I'année 420, peut-étre dans le Khorasan 2.

Plusieurs compétiteurs se disputérent sa succession,
notamment un de ses fils, Sapor, roi d'Arménie 3, qui
fut tué par les grands a Séleucie, et un nommé Chos-
rau qui parait avoir été le candidat de D'aristocratie et
des prétres mazdéens, Grace al'intervention efficace du
célébre roi des Arabes Mundir, ce fut un autre fils
de Jazdgerd, Bahram V surnommé Gor?, quil’emporta.
Il ne continua pas la politique de son pére. Elu

1. Ainsi g’expliquerait le passage de Socrate (Hist. Ecel., VII, 18)
ou cet auteur soutient que lazdgerd ne persécula jamais les chré-
tiens. Toutefois la Passion de PErdz (BEDJAN, IV, p. 253 ; HOFFMANN,
p. 39) dit nettement que lazdgerd devint persécuteur. Bahrdm « avait
re¢u ce mauvais héritage de son pére » (p. 254), qui,« i la fin de sa
vie, gAla tout ce qu'il avait fait de bien » (ibid.). Le martyre du « do-
mestique » Tataq (Bepian, IV, p. 184) et celui des dix nobles du Beit Garmai
{1bid., p. 184-188) sont également datés du régne de lazdgerd . Il faut
joindre a ces témoignages presque contemporains celui de Théodoret
(loc. sup. cit.) et les affirmations de MARg, p. 28, et d’*AMR, p. 16, quis'ap-
puient sur des sources anciennes. Un pourrait donc, 4 la rigueur, né-
gliger absolument l'information discordante de Socrate. Cet auteur qui
voil en lazdgerd upe sorte d'émule de Constantin n’aura pu concevoir
gue son héros ait suivi les errements de Sapor 1.

2. TABARI, P. 77, 0. 1.

3. TABARI, Y, n. 4.

4. Ane sauvage. TABARI, p. 90, 1. 1. Ce surnom n’a rien de méprisant.
LE CHRISTIANISME. 7



440 LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

eontre le gré des Perses, il ne pouvait sans imprudence
se passer de leur concours et se contenter de celui
de Mundir, appui trés fragile et sans doute fort
cotiteux. Il suivit donc les conseils de son entourage,
peut-étre ceux du grand vizir Mihrnarsé !, en tout cas
eeux d'un « chef des mages », nommé Mihrabur?, et
mit la puissance royale au service du fanatisme des pré-
tres du feu?®. Une persécution effroyable se déchaina
dans P'empire perse. .

Voici comment la décrit Théodoret, évéque de Cyr*:
« Il n’est pas aisé de représenter les nouveaux genres
de supplices que les Perses inventérent pour tourmenter
les chrétiens. Il yen eut dont ils écorchérent les mains,
et d’autres dont ils écorchérent le dos. Ils arrachérent
4 quelques-uns la peau du visage, depuis le front jus-
qu'au menton. On en environnait d'autres de roseaux
brisés endeux qu’on serrait étroitement avec des liens,
et qu’on retirait ensuite avec force, ce qui leur déchirait
tout le corps et leur causait des douleurs extrémes. On
fit des fosses ol, aprés y avoir amassé quantité de rats
et de souris, on enferma des chrétiens & qui on avait
1ié les pieds et les mains, afin qu'ils ne pussent chasser
et éloigner d'eux ces bétes, qui, pressées de la faim,
dévoraient ces saints martyrs par un long et cruel sups
plice ® ».

1. M. O., p. 923.

2. Passion de Jacques le Notaire. BEpJaN, t. IV, p. 189-201, passim. Pas-
sion de Perdz, HOFFMANN, Auszige, p. 39, 42, Passion dés 10 martyrs du
Beit Garmai. BEDJAN, IV, p. 483, C'est sans doute le mobed dont il est
question dans la Passion du « domestique » Tataq. BEDJAN, IV, p. 481-
184, Mais ces deux derniéres passions se placent sousle régne de Iazd-
gerd I, comme nous 'avons dit plus haut.

3. TABARL, p. 98, n. 1.

4. Hist. eccl., V,38. Palr. Gr., L. LXXXII, col. 4272 et 1213, Cf. TrLLE-
mont, Hist. eccl., X1, p. 338.

5. Un auteur, trés voisin des événements, sinon témoin oculaire, I'ano-
nyme de la Passion de Perdz, fait le tableau suivant de la persécution de




L 2o AL

LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE BAHRAM V. 114

E’historien grec cite en particulier les noms de trois
martyrs : Hormizdas, Suéne et Benjamin.

Les deux premiers étaient nobles. Le roi de Perse
destitua Hormizdas de toutes ses dignités et le réduisit
4 conduire les chameaux de I'armée. « Quelques jours
aprés, il vit cet homme d'une naissance illustre vétu
de méchants habits, couvert de poussiére et tout bralé
du soleil, et, 'ayant envoyé quérir, il lui fit mettre une
tunique de lin. Alors, croyant qu'jl seraitun peu adouci,
tant par ce bon traitement que par les peines qu'il avait
endurées, il lui dit : Ne soyez pas si opinidtre, et re-
noncez enfin au fils du charpentier. Hormizdas, trans-
porté de zéle, déchire en présence du roi la tunique
qu'il lui avait donnée, et lui dit : Si vous croyez que j’a-
bandonnerai la piété pour cela, gardez voire présent
avec votre impiété. Le roi, ayant vu cette action géné-
reuse, le fit chasser du palais tout nu . »

Suéne fut dépouillé de tous ses biens, qui étaient
fort considérables, et obligé d’obéir au plus méchant
de ses esclaves, a qui méme il dut abandonner sa
femme. 11 demeura néanmoins inébranlable.

Bahrim : « 11 [Bahrdm] ordonna que les grands qui professaient 1a re-
ligion de Dieu fussent expulsés de leur province, que leurs maisons
fussent pillées et qu’ils fussent dépounillés de tout ce qu’ils possé-
daient; et il les envoyait en des provinces lointaines, afin qu’ils fussent
accablés de vexations par suite des matheurs et des guerres, et qu’ainsi
fussent persécutés tous ceux qui professaient le christianisme « jusqua
« ¢e qu'ils renient leur religion et qu’ils retournent & la religion du
« culte de nous autres dieux (c’est-d-dire celui que nous professons). » On
s’attaqua aussi aux biens d’Eglise et méme aux édifices religicux et au
mobilier liturgique. Les matériaux furent utilisés pour des constructions
profanes, par exemple pourla construction de ponts sur les cananx. Les
métaux précieux furent confisqués au profit des magasing royaux. Le
chroniqueur déplore, en particulier, 1a ruine de église des caravanes
A Meska (Maskena) qui avait été édifiée par Acace, au nom de 'empe-
reur romain, et dotée d’un mobilier merveilleux (BEDJAN, 1V, p. 255-257;
HOFFMANN, Auszige, p. 40).

1. TILLEMONT, op. c¢if. p. 359, ne sait pas décider il consomma son
martyre.



112 LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECL!E.

Le martyre du diacre Benjamin eut lieu sans doute
aprés la conclusion de la paix.

Les sources syriaques nous font connaitre plusieurs
autres martyrs, dont les plus célébres sont Mihrsa-
bur, Jacques I'Intercis, un autre Jacques, le notaire,
et Peroz, de Beit Lapat.

Mihrsabur ¢, emprisonné par Hormizdadur, qui avait
déja mis 4 mort « Narsai et son compagnon Sebokht »,
restatrois ans dans les fers et subit pendant ce temps
divers supplices. Enfin, au mois d’aotit de la deuxiéme
année de Bahram, Hormizdadur le fit jeter dans une
citerne dont on mura l'entrée, oit I'on placa des gar-
diens. Le 10 de Tesri I de la méme année, on rouvrit la
fosse et 'on constata la mort du martyr (octobre 421).

L'histoire de saint Jacques 1l'Intercis est, parmi les
légendes analogues, l'une des plus populaires. Un di-
gnitaire chrétien de la cour persane, nommé Jacques,
apostasie pour complaire au roi. Il retourne chez
lui. Mais les membres de sa famille, sa mére et son
épouse méme, refusent de le reconnaitre et se détour-
nent de lui avec dégoit. Cette attitude porte Jacques
a apprécier sévérement sa lache conduite. « Si ma
mére et mon épouse me traitent de la sorte, se dit-il,
combien sera terrible I'abord du Juge supréme, quand
je comparaitrai devant lui ». Il se présente a nouveau
devant le roi, déclare son reniement non avenu, et se
proclame hautement chrétien. Le monarque irrité le
livre aux bourreaux qui tranchent ses membres I'un
aprés l'autre; d’ou le surnom d'Intercis.

Les Actes syriaques de Jacques ne sont qu’une
longue homélie, qui contient fort peu de détails histo-
riques. Nous savons seulement que le héros était ori-

4. AssEMANI, Mar{. orient., 1, p. 234 et suiv.



LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE BAHRAM V. 113

ginaire de Beit Lapat et qu'il souffrit le martyre le 27
novembre, « suivant le comput des Grecs ' ». M. Noel-
deke a étudié la double datation de ces Actes et place
le supplice de Jacques dans la deuxiéme annéde de
Bahram 2. '

La méme année, mais un peu plus tét, « le 5 Elul
d’aprés le comput des Grecs », 5 septembre 421, Pé-
roz, originaire de Beit Lapat, homme riche et de noble
lignée, avait subi le dernier supplice. Jeté en prison
quelque temps auparavant, avec d'autres chrétiens,
il avait renié Jésus-Christ pour échapper au supplice.
Mais, comme ses parents et son ¢pouse méme le re-
poussaient avec horreur, il résolut de revenir a la reli-
gion qu'il avait lachement abandonnée et fit de nou-
veau profession de christianisme. Dénoncé par le chef
des mages, Mihrsabur, grand ennemi des chrétiens,
il fut amené a Siarzur ou résidait le roi; puis, aprés
avoir comparu devant Bahram et refusé d’'apostasier
une seconde fois, il fut décapité 3.

Plus intéressante encore, au point de vue historique,
est la Passion de Jacques le notaire 4. Comme elle est
peu connue, nous en donnerons une analyse détaillée.

Jacques était originaire d’'une ville nommée Karka
de Ersa . A I'dge de vingt ans, il est mis en prison
avec quinze de ses collégues, comme lui servifeurs
du roi; on les menaga de confisquer leurs biens s’ils n'a-

1. M. 0., 1, p. 236.

2. TABARI, p. 420.

3. BEDIAN, IV, p. 253-20G2. HOFFMANN, Auszige, p. 39-43.

4. BEDIAN, Acia MM. et SS., t. IV, p. 189201 : oule garde. Mais le
mot syriaque \;Losne se préte qu'd la premidre interprétation. 1l
est la transcription au Jatin nofarius par Vintermédiaire du byzantin
votdptog. 1l semble que la cour de Iazdgerd et de Bahrim ait été orga-
nisée i la romaine. Un autre officier Talaq (v. ci-dessus p. 109, n. 1) est
qualifié de domesticus.

5. Cf. HorvFu., 13037 Voir aussi plus bas, p. 117, u. 1.



144  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIEGLE.

postasiaient. Comme ils 8y refusaient, ils furent con-
damnés & soigner les éléphants durant tout I'hiver.
Aprés les Azymes !, comme le roi, suivant l'usage, se
rendait dans des pays moins chauds, les captifs furent
employés & tracer la route royale pendant1'été, coupant
les arbres, brisant les rochers. De temps en temps, le
roi les raillait de leur sottise, mais les confesseurs ré-
pondaient : « Tout ce qui nous vient de ta Majesté est
un honneur pour nous, sauf I'apostasie ». Quand « les
tesris qui annoncent ['hiver » furent arrivés ?, Bahram
se mit en marche pour retourner a Ctésiphon. On ap-
prochait des montagnes trés sauvages du pays de Be-
lesfar. Mihrsabur vint déclarer au roi que la constance
de ces confesseurs encourageait les autres chrétiens et
les empéchait de déserter leur foi. Bahram lui répon-
dit : « Que leur ferais-je de plus? Leurs biens sont
confisqués, leurs maisons sous les scellés, eux-mémes
subissent ces tortures! » I.'impie Mihrsabur dit au roi :
« Que Sa Majesté me commande de les faire apostasier
sans coups et sans meurtre ». Le roi les abandonna
a sa discrétion avee défense, toutefois, de les mettre a
mort.

Mihrsabur les fit mettre & nu, sans souliers, les
mains liées derriére le dos, et ordonna qu’'on les con-
duisit chaque nuit dans la montagne, dans un lieu dé-
sert, qu'onles couchAt sur le dos, tout ligotés, et qu'on
leur mesurdt parcimonieusement le pain et leau.
Aprés qu'ils eurent subi ces tortures durant une semaine
entiére, Mihrsabur appela le gardien et lui dit: « O en
sont ces misérables Nazaréens? » Le gardien répondit :
« Seigneur, ils sont peu éloignés de la mort ». — «Va

1. Cest-a-dire les fétes de Paques,
2. Les mois de Tesri I et II qui correspondent & peu prés & octobre
et novembre.



=, . -

LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE BAHRAM V. 115

et dis-leur : Le roi vous ordonne de faire sa volonté et
d’adorer le soleil. Sinon, je mets des cordes & vos
pieds, et je vous fais trainer par toute la montagne
jusqu’a ce que votre chair se sépare de vos os, que
vos corps restent parmi les pierres, et qu'il n'en de-
meure plus que le tendon attaché a la corde. » Le
satellite fit la commission. Plusieurs ne I'entendirent
pas, parce qu'ils avaient perdu connaissance. Les
autres, vaincus par la douleur, faiblirent. Le gou-
verneur les fit reldcher sansles contraindre a adorer le
soleil ou le feu, et conduire a Séleucie. La, quand ils fu-
rent remis de leurs blessures, ils jednérent, priérent
et pleurérent leur apparente défection.

Or Jacques était demeuré ferme dans la foi, « car il
était d’extraction romaine ». Il rapportait aux évéques
réunis a la Porte du Roi pendant cette persécution ce
qui sedisait chez Bahram, et ce qu'il méditait contre les
chrétiens et leurs églises. Il les encourageait et les
réconfortait, et les vénérables prélats 'avaient pris en
amitié. Quand il eut appris qu'on le considérait a la
Cour comme ayant apostasié ainsi que ses collégues,
il rentra dans la ville, revétit un sac, couvrit sa téte
de cendres et se livra aux exercices de la pénitence.
Un de ses serviteurs le trahit (il I'avait vu lire le livre
des évangiles). Mihrsabur convoqua alors les seize
notaires. Interrogeant les quinze premiers, il leur
dit : « N'avez-vous pas renié et exécuté les volontés
du roi? » IIs lui répondirent : « Nous avons perdu la
vie une fois, que nous demandes-tu? Exiges-tu que
nous apostasiions une seconde fois? » Il les relcha
et les renvoya chez eux.

Puis il prit Jacques a part et lui dit : « Et toi, tu ne
renies pas la foi des chrétiens? » — « Je n’ai pas renié
la foi des chrétiens, et ne suis pas disposé ala renier...



116  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

c’est la foi de mes péres! » Ils engagent ensuite une
controverse. Jacques est renvoyé au tribunal du roi.
11 Jui rappelle que son pére [azdgerd a régné vingt et
un ans dans la paix et dans la prospérité. Tous ses
ennemis le servaient et lui étaient soumis, car il aimait
les chrétiens, édifiait et pacifiait les églises. A la fin
de sa vie, il changea ses bonnes dispositions, devint
persécutenr des fidéles et versa leur sang innocent.
« Et tu sais comment il est mort, abandonné de tous,
et son cadavre n'a pas regu de sépulture. » Bahram
irrité condamna Jacques au supplicedes « neuf morts* ».
Malgré la défense des autorités, les chrétiens recueil-
lirent les restes précieux du martyr, excepté sa téte,
car « I'hyparque » avait donné l'ordre de lalaisser
manger aux bétes.

« Et nous, dit I'hagiographe, nous étions dans la
ville, parce qu'on nous avait chassés de nos cités res-
pectives par ordredu roi. » Vinrent aussi des marchands
compatriotes de Jacques, qui, s'adressant au narrateur,
lui dirent: « Si tu nous affirmes qu'il n’y a pas de péché,
nous revétirons 'habit des mages, nous irons vers les
satellites et nous leur dirons : L’hyparque nous a
ordonné de vous surveiller, pour que vous ne vendiez
pas le corps de cet homme aux Nazaréens ses coreli-
gionnaires. Je leur dis : Il n'y aura pas de péché, car
Dieu voit vosintentions ».

Ainsi fut fait; les marchands donnérent dix piéces
d'argent aux gardes et purent enlever le chef du mar-
tyr. Ils cachérent ensuite toutes ses reliques dans un
manteau et les portérent au monastére de Sliq he-
rubta. Quelques jours aprés, ils remontérent le Tigre
avec leur précieux fardeau et le ramenérent a sa ville

1. Voir ci-dessus, p. 61,)a description de ce supplice.



LA PERSECUTION DE IAZDGERD I ET DE BAHRAM V. 147

natale !, oi la mére de Jacques et I'évéque Saumai se
livrérent aux plus vives démonstrations d’allégresse et
ensevelirert le saint dans un magnifique martyrinm 2.
Tous les chrétiens n'imitérent pas le courage de ces
héros. « Il y eut, disent les Actes de Dadiso®, beau-
coup d’apostasies, peu de confessions ; beaucoup s'en-
fuirent ou restérent cachés 3. » Les habitants des terri-
toires limitrophes de I'empire romain franchissaient en
foule les frontieres 4. Les mages les faisaient harceler
par les nomades sujets du roi de Perse qui en tuérent
un grand nombre. Tillemont dit, d’aprés les Aralecta
graeca, que I'un des princes arabes chargés de ce ser-
vice, nommé Aspébéte ¥, refusa de seconder plus long-
temps les vengeances des mages, et qu'au lieu d'ar-
réter les fuyards, il les assistait de tout son pouvoir.
Dénoncé pour ce fait auprés du roi et craignant pour
lui-méme, il se réfugia en terre romaine auprés du
patrice Anatolius, commandant de 'armée d'Orient, qui
le préposaaux Sarrasinssoumis & I'empire. Le phylar-
que, dont le fils avait été miraculeusement guéri par

1. Peut-étre Karka de Beit Slokh, plutéft que de Ledan (Cmazor,
Syn. orient., p. 283). Cf. BOFFMANY, . 39.

2, Je soupgonne que les Actes de smint Jacques l'Intercis que j'ai
rapportés plus haat sont le produit d'une fusion opérée par un hagio-
graphe de la Mésopotamie romaine entre les Actes de Jacques le no-
taire et ceux de Pérdz. L’histoire de l'apostat renié par sa meére et sa
femme serait empruntée ala passion de Pérdz (d'ailleurs Jacques était,
lui aussi, en quelque maniére apostat). Le nom, la fonction et le genre
de supplice du martyr auraient ¢été extraits de la passion de Jacques.
Quant ala date du 27 novembre, ce peut étre celle de la passion de
Jacques qui ne nous a pas été conservée par les manuscrits. En effet, le
roi se trouvait certainement a cette date a Séleucie pour I'hivernage.

3. Syn. orient., p. 288; texte, p. 45,

4. Cf. 'impression de saint Augustin : Quid modo in Perside ? nonne
in ehristianos ferbuit persecutio si tamen iam quievit, ut fugientes non-
nulli, usque ad Romana oppida pervenerunt. De civ. Dei, XVIII, 52.

5. TILLEMONT, Hist. eccl., t. XII, p. 360. Cf. SocRATE, Hist. eccl., VII, 18.
Ce nom d’Aspébéte rappelle singuliérement celui d’'une charge persane :
spahbedh; cf. TaBARI, p. 44%. )

7.



118  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

les priéres de saint Euthyme, se convertit, par la
suite, avec toute sa famille. Il regut le nom de Pierre
au baptéme, fut consacré évéque des Sarrasins avec
le titre de Mapeubolai, et assista en cette qualité au
concile d’Ephése de 431.

Cependant les Perses ne craignirent pas de deman-
der aux Romains de leur remettre les fugitifs.

L’empereur était d’autant plus éloigné de rendre
les transfuges qu'il avait de son coté de nombreux
griefs contre lc Roi Sassanide. Ildéclara donc laguerre
en 421 1,

Ardabure envahit I'Arzanéne et déboucha dans la
vallée du Tigre. Mihrnarsé marcha & sa rencontre et
fut complétement battu. Enfin, aprés des vicissitudes
diverses, qui, dans l'ensemble, paraissent avoir été fa~
vorables aux Romains, Théodose II proposa 4 Bahram
de négocier la paix. Et I'on conclut en effet un traité
qui devait durer cent amns (422). La liberté de con-
science était garantie aux chrétiens dans)’empire perse,
aux mazdéens dans I'empire romain. Les Romains
toutefois devaient payer aux Perses des annuités pour
la garde des passes du Caucase etne réalisaient aucune
acquisition territoriale. Ainsi leur victoire n’était pas
compléte, et la situation des chrétiens orientaux s’en
ressentit. La persécution officielle cessa, mais aprés
I'année 422 il y eut encore de nombreux martyrs 2.

1. TiLLEMoNT, Hist. Emp., VI, p. 40. TABARI, p. 108, n. 2.

2. Parmi lesquels peut-étre Benjamin qui avait ét¢ une premiére fois
reliché apres deux ans de détention, i la pricre d’un ambassadeur
romain (TILLEMONT, XII, p. 363). Aussi l'auteur de la passion de Pérdz
ditil que la persécution dura cing ans (HOFFMANN, p. 39).



LE CATHOLICAT DE DADISO". o149

§ 2. — Le catholicat de Dadido" (421-456).

Ainsi qu'il arrive d’ordinaire, les troubles du dehors
avaient eu une funeste répercussion dans la vie inté-
rieure de I'Eglise. Trois personnages briguérent pres-
que en méme temps la charge de catholicos : Ma‘na,
Farbokt et Dadiso".

Ma'na',métropolitain de Perse, fut, suivant les chro-
niqueurs, élu patriarche gréice 4 l'intervention du chef
de la milice (sans doute Mihrnarsé), puis déposé et re-
légué dans son pays d'origine par le roilazdgerd, avec
défense de gouverner I'Eglise 2.

Farbokt 2 aurait été également appuye par un chef
militaire, aprés avoir promis de suivre les usages des
mages *. Mais les évéques auraient ensuite obtenu du
monarque la permission de le déposer. Clest sans

4. MARE, p. 28, “AMR, D. 16. BARHEBRAEUS, col. 53 et suiv. ELIE DE NisIBE,
1bid., col. 53, n. 2

2. Lacarriérede Ma‘na est fort obscure. D’apras ELIE, MARE, "AMR et BAR-
HEBRAEUS (loc. sup. cil.), il fut élu sous lazdgerd et déposé du vivant de
ce prince. Maro et Elie de Nisibe expliquent ainsi cette déposition: Ma‘na
se serait refusé 4 désavouer l'acte d’audace de I'évéque de Hormizdarda-
3ir, *Abda (V. ci*dessus, p. 103). Banni en Perse, il aurait persisté, malgré
1a défense formelle du roi, & exercer la charge de catholicos, et, de ce
chef, fut incarcéré. 11 fut libéré par la suite (probablement sous le
régne de Bahram) i la requéte de quelques évéques, sous la condition
expresse que personne ne luj donnerait le titre de catholicos, soit de
son vivant, soit méme aprés sa mort. — Barhébraeus attribneles dé-
boiresde Ma‘na a ce qu’il professait I'hérésie nestorienne. C'est 12 un
anachronisme grossier. Le chroniqueur jacobite a confondu ce catholicos
avec un homonyme, ancien éleve de ’Ecole d’Edesse, et métropolitain
de Rewardasir vers 480 (Cf. WEstpHAL, Untersuchungen, p. 149-152).
Yoir aussi, pour une aulre explication possible de la déposition de
Ma'na, ci-dessous, p. 125, n. 1.

3. Appelé aussi, mais i tort, Qarahokt et Marabokt. MARE, 31. “AMR,
P- 16. BARBEBRAEUS, col. 57 et suiv. Euie pk Nisieg, tbid., col 53, n. 2, le
nomme Farukbokt. C’est 1a forme qu’a adoptée M. Westphal (loc. sup. cit.).

4. C'esl-a-dire probablement de prendre femme. Ce prince de la mi-
lice, d’apr&s ELiE bE Nisisg, loc, sup. cit., était le fameux Mihr3abur.



hh

120 LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

doute le méme personnage qui est mentionné dans
les actes de Dadiso comme rebelle au catholicos 1é-
gitime, sous le nom de Farbokt d’Ardasir Kurrah 1.

Ni Ma'na ni Farbokt n'ont pris place dans les dipty-
ques de 'Eglise nestorienne 2.

Le troisiéme compétiteur, Dadiso’, fut élu en 421 ou
au commencement de 422 3. D'aprés les chroniqueurs
nestoriens !, ce fut Samuel, évéque de Tus 3 qui inter-
céda auprés du roi pour en obtenir la permission
d’élire un patriarche. Ce prélat avait des titres indis-
cutables a la bienveillance de Bahram. Il avait défendu
le Khorasan contre les incursions des barbares. Peut-
étre la réunion des évéques d'ou sortit I'élection de
Dadiso® est-elle celle-1a méme & laquelle fait allusion
la Passion de Jacques le notaire ©.

Des dissidents, dirigés par un certain Batai, evéque
d'Hormizdardasir 7, contestaient la primauté du sié¢ge

1. Synodicon orientale, p. 287.

2. Beul, Salomon de Basra mentionne Ma'nadansson Catalogue.Bibi.
orient, 11, p. 388.

3. Nous savons, par Elie de Nisibe (cité dans I'édilion de BARIEBRAEUS,
col., 39 et 60), et *Amr p. 17, que le régne de Dadi5o® dura 35 ans, et que
Vélection de son successeur est antérieure a la mort de 'empereur
Marcien (457). Comme d’autre part, le pairiarche fut emprisonné peu de
temps aprés son élection, mais délivré grice a l'intervention des am-
bassadeurs romains dés 422, il faut qu'il ait été élu tout & fait au début
de 'année 422 et plus probablement dés 421. L’ordre des faits serait
ainsile suivant : Mort de Iahbalaha, commencement de 420; mort de Iazd-
gerd I et avenement de Bahrim, aolt 420; élection et déposition de
Ma‘pa, entre le commencement de 420 et la mort de Iazdgerd; élection
de Dadiso", 421; il est emprisonné presque aussitot et délivré en 422
{entre temps : Intrusion de Farbokt, sa déposition). 423 : Dadiso® se
retire au couvent de 'Arche; 424 : il tient son synode 4 Markabta de
‘Tayyaye (Cf. WESTPUAL, Op. Cil,, P. 159-160).

% MARE, p. 31; “Ami, p. 17, Syn. orienl., p. 286, n. 2.

5. En Khorasan. Syn., orient., p. 684.

6. BEDIAN, Acta MM. et 8S., t. 1V, p. 192,

1. En voici la liste : Batai de Hormizd-Ardasir, Bariabla de Suse,
Zebid4 de Zabe, Qisa de Qunl, Sarbil de Dasqarla de Malka, Abner de
Kaikar, Salomon de Nuhadra, Bar Hallé de Tahal, Berikoi de Beledfar,



LE CATHOLICAT DE DADISO". 121

de Séleucie et refusaient de se soumettre i la déposition
prononcée ou renouvelée contre eux par Dadiso® dés
le début de son régne. Ils avaient formé une sorte
d’ « appel comme d’abus », non pas auprés des « 1éres
occidentaux », mais auprés d' « étrangers puissants »,
c'est-a-dire des dignitaires de la Porte Royale. Puis,
usant de représailles, ils censurérent Dadiso® et le pro-
clamérent déchu. Ils contestérent la validité de son or-
dination, le déclarérent débauché, simoniaque, igno-
rant, usurier, et prétendirent méme qu'il avait excité les
mages a persécuter les chrétiens. Enfin ils I'accusaient
d’apostasie : « Il a signé auprés des mages : Moi, je ne
suis pas le chef des chrétiens, je ne ferai ni évéque, ni
prétre, ni diacre. Il a signé qu'il honorait le feu et
Teau ».

Ils mirent les Perses dans leur parti, et DadiSo®
fut incarcéré par l'ordre du roi.

Grice aux bons offices des ambassadeurs de Théo-
dose 11 2, il fut remis en liberté, mais, découragé et
désabusé, il renonca 4 conduire son troupeau rebelle et
annong¢a son dessein de se retirer dans le « couvent de
I'Arche 3 » prés de Qardu, monastére construit par
Jacques de Nisibe et consacré par cet illustre évéque.

Les prélats les plus considérables et les plus in-
fluents refusérent sa démission. Comprenant qu’avec
l'autorité du pasteur supréme, celle de tous les pas-
teurs était mise en question, ils se groupérent autour
del'archevéque de Séleucie ettentérent aupres de lui une
Farbokt d’Ardasir-Kurrah, Izedbdzed de Darabgerd. Syn. orientale,
p.lg.s.gyn. orient., p. 288.

2. Ceux-la sans doute qui firent relicher le diacre Benjamin; voir plus
baut, p. 418, n. 2.
3. Ce renseignement n'est sans doute pas de premiére valeur. MaRe,

P. 31, "AMn, p. 17. Sur ce couventide I'Arche et sa Iégende, v. AsSEMANI, Bibl.
orient., IV, p. 885, et II, p. 113.



122  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

démarche solennelle *. Trente-six évéques se réunirent
dans une ville des Arabes 2. A leur téte : les métropoli-
tains Agapit, de Beit Lapat; Osée, de Nisibey Zabda,
de Maisan; Daniel, d'Arbel, “Agbalaha, de Karka de
Beit Slokh, et Yazdad, de Rewardasir.

Parmi les autres pontifes, plusieurs étaient venus
des extrémités de I'empire : de Merw, de Herat, d'Is-
pahan, de Mazon (Oman) 3.

Agapit traita au long la question de la primauté du
siege de Séleucie. 11 demanda d'abord la permission
de relire les canons des synodes. Puis, remontant le
cours de l'histoire, il redit la querelle fameuse de Papa
et des évéques dissidents. Nous avons rapporté plus
haut son témoignage. 11 conclut que I'on ne peut tenir
de synode contre le patriarche ¢, mais seulement lui
adresser des suppliques et des remontrances respec-
tueuses.

Agapit rappela ensuite * qu'Isaac, le restaurateur du
patriarcat, avait été en butte aux attaques de ses col-
legues. Les rebelles étaient parvenus & le faire empri-
sonner, mais les « Péres occidentaux » obtinrent sa
délivrance par l'intermédiaire de Maruta, et lazdgerd
promulgualacondamnation des schismatiques auconcile
de Séleucie. Les mémes faits se reproduisirent sous
Iahbalaha, et ce fut Acace d’Amid qui intervint au nom

1. En la 4° année de Bahrim (423). V. Syn.orient., p. 285.

2. Markabta de Tayyayé. V. Syn. orient., p. 676.

3. A noter les signatures de deux évéques préposés a un centre de
déportation : Domitien, évéque de la « captivité » de Gurzan;
Aétius (?), évéque de la « captivité » de Belesfar. Les noms de ces évé-
ques indiquent que les déportés étaient Romains. 11 se pourrait que
ces signatures n’appartiennent pas 4 1'époque qui nous occupe, car
elles conviennent beaucoup mieux & celle de Chosrau I qui emmena
en Urient un nombre infini de captifs.

4. 1l faut induire de ce passage, croyons-nous, que les révoltés avaient
formé un concile contre Dadiso®.

5. Syn. orient., p. 292.



LE CATHOLICAT DE DADISO-. 123

des évéques de Mésopotamie. « Chaque fois' que le
schisme et la discorde ont existé chez nous, les Péres
occidentaux ont été les soutiens et les auxiliaires de
cette Paternité dont nous sommes tous les disciples et
les enfants... Ils nous ont aussi délivrés et libérés
des persécutions excitées contre nos Péres et contre
nous par les mages, grice aux ambassadeurs qu’ils
envoyérent en notre faveur a4 diverses époques. Mais,
maintenant que la persécution et 1'angoisse se sont
tellement appesanties sur nous, le temps ne leur per-
met pas de s’occuper de nous comme auparavant. » Il
faut donc que les Persans s’aident eux-mémes et sup-
plient DadiSo®, « qui est pour nous le Pierre, chef
de notre assemblée ecclésiastique », de retirer sa dé-
missien.

Osée de Nisibe s’associe a ces paroles. Il interpelle
les évéques encore hésitants et s’écrie? : « Pourquoi vous
taisez-vous et siégez-vous avec ces réprouvés et ces
déposés? » Son intervention réussit a faire l'union.
Tous les évéques se jettent aux pieds du catholicos, en
lui promettant de voter I'excommunication, la déposi-
tion et la dégradation des rebelles. Ils définissent que
« les Orientaux ne pourront se plaindre devant les pa-
triarches occidentaux de leur patriarche; et que toute
cause qui ne pourra étre portée en présence de celui-ci
sela réservée au tribunal du Christ ».

Dadiso"les invite a se relever3, accepte leurs proposi-
tions, confirme les sentences portées contre les meneurs
de la rébellion et pardonne & ceux qui se sont laissé
entrainer par eux. Ainsi se termina ce synode, dont
limportance est capitale :1'autonomie de I'Eglise per-

1. Syn. orient., p. 293.
2, Syn. orient., p. 294.
3. Syn. orient., p. 297,



124  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

sane est définitivement proclamée, le protectorat des
« Péres occidentaux » n'est plus admis.

Nous avons quelque peine 4 comprendre la décision
des prélats et surtout les motifs qui en sont allégués.
Les « Péres occidentaux », dit-on, ne peuvent plus
s'occuper de nous et nous aider. Comment concilier
cette assertion avec le fait, récent encore, de l'inter-
vention des Romains dans le traité de paix qui mit
fin ala période aigué de la persécution de Bahram?
Acace d’Amid, qui déja avait été délégué au synode
de Ishbalaha, venait de gagner aux chrétiens I'estime
du roi de Perse, en rachetant, au prix des vases
sacrés de son église, sept mille prisonniers que les
armées impériales trainaient & leur suite, et en les
renvoyant a leur souverain aprés les avoir nourris quel-
que temps et leur avoir fourni des vivres pour la
route. « Bahram, dit Socrate’, désira voir I'auteur de cet
acte si généreunx et si charitable, et I'Empereur per-
mit ce voyage ». Et Tillemont? remarque avec raison
que Acace n'a pu entreprendre ce voyage qu'aprés la
conclusion de la paix, ou au plus t6t pendant les négo-
ciations préliminaires. I se trouvait donc probablement
a la Porte Royale tandis que Dadigo* tenait son concile
chez les Arabes. Cette coincidence est surprenante,
et rend encore plus invraisemblable le motif avancé
par les orateurs du synode.

Nous croyons donc que ce motif n’est qu'un prétexte.
En réalité DadiSo® voulait & tout prix se soustraire &
l'ingérence des « Péres occidentaux ». Il est fort pos-
sible queles dissidents en aient appelé & Acace d’Amid
et que celui-ci se soit prononcé en leur faveur. On

1. Rist. eccl., VII, 2.
2. Hist, Emp., VI, p. 46.




LE CATHOLICAT DE DADISO". 125

pourrait expliquer par la pourquoi le synode de
Dadiso® ne s'est pas tenu 4 Séleucie, mais dans une
ville assez éloignée et politiquement & demi indépen-
dante.

A ces raisons {outes personnelles, il est probable que
Dadiso® en joignit d'autres d'un ordre supérieur. II
pensait peut—etre en décrétant I'indépendance absolue
de I’Eghse syrienne orientale, anéantir un préjugé vi-
vace et qui avait colté trés cher a ses coreligionnaires :
que les chrétiens de Perse étaient les alliés naturels
des Romains, et les ennemis jurés du Roi des Rois.

C'est dans le méme esprit que, plus tard, Acace et
Barsauma accentuérent la scission entre I'Eglise oc-
cidentale des « Cyrilliens » et les Persans fidéles a
Nestorius. La politique de DadiSo® porta d'ailleurs
ses fruits. Si de nombreux actes de persécution
ensanglantérent la fin du régne de Bahram et celui
de lazdgerd I, il semble toutefois qu'il n’y eut plus de
persécution générale analogue & celle de Sapor II. La
guerre contre les chrétiens ne coincida plus nécessaj-
rement avec la guerre contre Rome !.

1.Je ne puis me défendre de concevoir des doutes assez graves sur
Yauthenticité des actes de Dadiso * (Syn. orient., p. 285-209), au moins
en ce qui concerne la partie ol sont rapportées les atlocutions des
métropolitaing Agapit et Osée, ainsi que I'histoire de Papa et de Miles,
Ces doutes sont partagés par M. Westphal (op. cit., p. 162), gui trouve
les discours composés sur un plan bien artiticiel. lis sont {ortifiés par
la considération du singulier parallélisme qui existe entre la sitma-
tion de Iahbalaha et de Ma‘na, telie qu'elle ressort du texte de Mare
que nous avonsrapporté plus haut (p.103, n.1), etcelle de Papaet de Milés.
Papa et Iahbalaha sont évéques de Séleucie ; Ma‘na et Milés, évéques de
Perse. Ma“na et Miles font, en synode, des remontrances & lahbalaha
et & Papa. Pour avoir dédaigné ces observations, I'évéque de Séleucie
est, dans les deux cas, foudroyé par un mal subit. 11 fait appel, dans
les deux cas, aux « Péres occidentaux » (Acace d’Amid). Les P&res occi-
dentaux déposent les adversaires de Papa. De méme les évéques dont
nousavons rapporté les noms {p. 120, n.7) ont été déposés par Iahbalaha et
Acace, puis de nouvean par Dadiso® (et Acace?). Est-il téméraire de
penser que Dadi%o*, pour les besoins de sa cause, favorisa ’éclosion



126  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

¢ 3. — La persécution de Iazdgerd II. Le catholicat
de Babowal (456-485).

En 438, Iazdgerd Il succéda dsonpére Bahram; d'a-
prés V'Histoire de Beit Slokh?, il se montra d’abord
favorable aux chrétiens 2.

Les bonnes dispositions du prince firent bientdt
place & une haine implacable. Nous ignorons les rai-
sons de ce changement d’attitude. L'Histoire de Beit
Slokh vapporte que, dans la huitieme année de son
régne (445/6), il tua sa fille, qui était aussi sa femme,
et les grands du royaume; puis, qu'an retour d'une
expédition heureuse aupays de T$ol 3, il chassales chré-
tiens de son armée et ordonna 4 un de ses grands offi
ciers, Tohm Tazdgerd, qui commandait & Nisibe, de se
transporter 4 Karka de Beit Slokh avec Adurafroz-
gerd, préfet de I'Arzanéne, et Suren, préfet d’Adiabéne
et de Beit Garmai. On réunit dans cette ville des chré-
tiens des quatre provinces mentionnées ci-dessus. Le
20 aoit le métropolitain Jean * fut jeté en prison et, avee

d'une littérature apoeryphe, et en fit lire un résumé dans le synode de
424 ? Autre coincidence, non moins singuliére : D'aprés le Briefwechsel
des Katholikos Papa, édité par M. Braun, et la « lettre des occidentaux»
publi¢e par *Abdiso* (Coll. can., Tr., IX, ch. v), la missive est apportée
aux orientaux par Habib-Agapet, et dans le Synodicon, cest Agapit de
Beit Lapat qui est censé défendre, en vertu des décisions antérieures
des « directeura de I'Occident », 1a primauté du siége de Sélencie. La
question est, cependant, 1oin d'étre tirée au clair. $i Dadiso® invoque la
décision des Occidentaux intervenue en faveur de son prédécésseur
Iahbalaha, pourquoi fait-il interdire, par les évéques de son synode,
tout recours ultérieur & ces mémes Occidentaux et décider qu’on ne
pourra en appeler du tribunai du catholicos qu’ celui de Dieu méme?

1. HOFFMANN, Ausziige, p. 49 et suiv. BEDJAN, Acta MM, et §8.,t. I, p. 518
et suiv.

2. Cependant, il avait altaqué les Romains dés le début de son régne.
Mais la guerre avait été de courte durée (TADARL, p. 114, n. f) et ne parait
pas avoir eu de répercussion sur la situation de I'Eglise persane.

3. HorFmaNK, Excurs 20, p. 271. Téol est un district de ’Hyrcaunie.

4. 11 avait écrit au patriarche d’Antioche au sujet de la persécution.



LA PERSECUTION DE IAZDGERD II, 127

lui, dix représentants des plus illustres familles du
pays; a leur t8te, Isaac, Ardasir et Abraham. Le mé-
tropolitain d'Arbel et cinq autres évéques, avec un
nombre considérable de fidéles, vinrent bientdt grossir
la troupe glorieuse des confesseurs. La plupart refu-
serent d'apostasier. Isaac fut martyrisé a Beit Titta?,
localité déja illustrée par les martyrs de la persécution
de Sapor. Le métropolite Jean et trente et un notables,
dont trois prétres, furent massacrés au méme endroit
le 24 aott 446.

Le lendemain, de nombreux prisonniers, originaires
de laville, furent mis 4 mort. Les clercs, parmi lesquels
les prétres Isaac et Etienne, furent lapidés ; deux reli-
gieuses, crucifiées et lapidées sur leur croix. Les
autres condamnés, évéques, clercs et laics, subirent
des tortures plus raffinées. Enfin les satellites de
Tohm Iazdgerd décapitérent une chrétienne de la cam-
pagne, nommée Sirin, qui n'avait pas craint de re-
procher au préfet sa cruauté. Les deux fils de la
martyre partagérent son sort. Leur courageuse atti-
tude s'imposa &4 l’admiration du persécuteur. Il tou-
cha du doigt la criminelle lacheté de sa conduite
et confessa hardiment Jésus-Christ, Irrité de cette
conversion si imprévue, lazdgerd 11 essaya de ramener
son lieutenant & la religion officielle. Les promesses,
les menaces, les tortures mémes ne parvinrent pas
a ébranler sa constance. Le roi le fit crucifier le lundi

- 25 septembre.

L’année suivante, neuviéme du régne de lazdgerd,
le 25 Tesri I (octobre 447), fut mis & mort le célébre
martyr Pethion 2. Ce chrétien s'était voué a I'évangé-
Donc, au moins aux yeux de certains évéques, le patriarche d’Antioche
devait étre tenu au courant des choses de Perse. Cf. ci-dessus, p. 12t.

1. Le « lieu du figuier s,
2. HOFFMANN, Auszilge, p.61 et suiv. BEpJAN, t. IT, p. 559-583.




128  LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

lisation des contrées montagneuses qui s'étendent
entre la Médie et la vallée du Tigre, de Belesfar a
Beit Darayé. Il parcourait ces 4pres pays tout entiers
paiens pendant la belle saison, et en hiver il préchait
Jésus-Christ dans la Méséne etles pays circonvoisins.
I1 obtenait partout des succés considérables, batissant
des églises, et convertissant des adeptes de la religion
de Zoroastre. Des dignitaires de 'empire, comme le
rad Naihormazd, le chef de la police Sahin, un com-
mandant militaire, Tohmin, étaient ses disciples, en
secret seulement, par crainte des autorités supérieures.
Le grand mobed qui a fait emprisonner Pethion
trouve leur concours si peu efficace qui'il destitue le rad
et commet unofficier spécial, Mihrburzin, pour procéder
a I'exécution du martyr. Les interrogatoires et les tor-
tures se prolongérent pendant plusieurs jours. Enfin
Pethion fut décapité, et sa téte exposée sur un rocher
qui dominait la route du Grand Roi'. Cette scéne se
passait sans doute non loin de la ville de Holwan en
Médie.

Tels sont les deux épisodes de la persécution de [azd-
gerd [I qui nous sont connus. Ils ne sont pas suffisants
pour nous permeitre d’en apprécier exactement l'in-
tensité. Il est, toutefois, assez probable 2 qu'un peu
avant 450 elle sévissait encore dans ’empire perse.
Les auteurs arméniens font de lazdgerd II un ennemi
acharné des chrétiens 3; et il faut admettre avee
M. Noeldeke que ie fanatisme religieux, et non pas seu-
lement des motifs politiques, inspirérent sa conduite.
C’est ainsi qu'en 454/5 il interdit aux Juifs la célébra-
tion du sabbat. lazdgerd IT mourut le 30 juillet 457.

1. Cette route conduisait de Séleucie aux exirémités de I'empire, du
¢oté du Khorasan.

2. ASSEMANI, M. O., p. 233,

3. TABRART, p. 414, D. 1.

- = '~.7‘*3'=-‘-.ﬁ'd‘



o

LE CATHOLICOS BABOWAI. 129

Le catholicos DadiSo® termina vers le méme temps
un pontificat constamment troublé par les persécu-
tions du dehors et par les luttes intestines. Sa vie nous
est assez peu connue; nous ignorons, par exemple,
quelle part il prit aux discussions théologiques qui pas-
sionnaient alors le monde gréco-tomain. Suivit-il le
parti des Nestoriens, ou bien la proclamation d’indé-
pendance par laquelle il avait inauguré son régne lui
permit-elle de rester neutre? Nous essaierons plus loin
d’éclaireir cette question fort embrouillée 1.

L'histoire du successeur de Dadiso’, Babowai 2,
est, elle aussi, pleine d'obscurités. Ce prélat, originaire
de Tella, prés du fleuve Serser, était un converti . Le
roi Péroz, qui, aprées le régne éphémeére de son frére
Hormizd, avait succédé a lazdgerd II, persécutait les
Juifs et les chrétiens 4. Le catholicos fut mis en prison,
sur l'ordre du monarque, soit pour avoir abandonné
la religion des mages, soit pour d’autres motifs igno-
rés de nous, et il y demeura deux ans, suivant Mare 4,
jusqu’au traité de paix que conclut le Roi des Rois
avec 'empereur Léon (464)°.

1. Yoir ch. 1y et ci-dessous, p. 133, n. 6.

2. BARHEBRAEUS appelle Babuyah. ¥'ai adopté 'orthographe préconisée
par M. Hoffmann, Auszige, p. 58.

3.11 fut élu sous le régne de Marcien, d’aprés Elie de Nisibe. BARREER.,
Chron. eccl., 11, col. 60, n. 2. Cf. MARE, p. 33; “AMR, p. 17; BARHEBR., coOl.
60 et suiv.

4. TABARI, p. 118, 0. 4. 11 est fait allusion a cette persécution dans la
vie de Saba (HOFFMANK, Ausztige, p. T1).

5. La Passion de Babowai (BEDJAN, II, p.631) dit : « de longues années ».
Barhébraeus (col. 61) semble avoir calculé les sept années de captivité
que, d’apreés lui, aurait subies Babowai, de 457 i 464. Mare prétend que
pérdz ayant interdit la nomination d’un catholicos, Babowai se fit élire
malgré cette défense, et fut ensuite poursuivi pour avoir contrevenu
aux ordres du roi. Voici comment nous imaginerions’ordre des faits : &
son retour de Yexil, Peroz fit mettre & mort les principaux partisans de
son frére, ou du moins les emprisonna. Il dut aussi déployer un grand
zéle 4 'endroit du mazdéisme pour se concilier 'appui de Laristocra-
tie et du sacerdoce. Si Pon admet que Babowai ait éié élu sous



130 LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE.

11 se considérait, par la suite, comme un confesseur
de la foi, et, & ce titre, se faisait combler de louanges
par son entourage; cependant, il aimait l'argent et
laissait se relacher la discipline ecclésiastique.

11 termina sa vie de la facon la plus tragique. Un
espion ayant surpris une lettre que Babowai adres-
sait 4 I'empereur Zénon pour l'informer de la situation
précaire des chrétiens de Perse, Péroz fit pendre le
catholicos par l'annulaire (484)'. Les chroniqueurs

rapportent la mort du patriarche & peu prés de la
méme maniére; mais ils se divisent, quand ils cher-
chent & déterminer la part que Barsauma, évéque de
Nisibe, prit 2 cet événement. Avant de discuter ce
point particulier, nous devons étudier le caractére de
Barsauma et apprécier son action politique et reli-
gieuse, dont les luttes qu'il soutint contre Babowai
et son successeur Acace ne sont qu'un épisode .

Hormizd 111, et sans doute avec son assentiment, on conclura que
Pérdz ne manquait pas de motifs pour incarcérer le catholicos. Nous
savons d’autre part {TILLEMONT, Hist. Emp., V1, p. 384, d’aprés Priscus)
que le roi des Perses se plaignait que les empereurs « tourmeataient
les mages qui demeuraient sur les terres de ’empire, ne leur laissant
pas l'usage libre de leur religion et de leurs lois, et ne souffrant pas
qu'ils entretinssent le feu éternel ». Pérdz, en guise de représailles,
a pu persécuter les chrétiens et leur chef. (Mare raconte qu'il les for-
cait A couper du bois pour I'entretien du feu sacré.)

1. Cette exécution eut lieu entre le concile de Beit Lapat, avril 484, -
et le départ de Pérdz pour 1s guerre contre les Huns, au commence-
ment de I’6té de la méme année.

2, En dehors des événements que nous venons de mentionner, un
seul fait du reégne de Babowai est parvenu a notre connaissance. C'est
la tenue d'un synode auquel prirent part les évéques du Beit Garmai
et de IAdiabéne. On y décréta que tous les prélais de l'éparchie de
Karka devraient assister i la commémoraison solennelle des martyrs
de la persécution de lazdgerd II. L’Histoire de Beit Slokh & conservé le
texte de ce canon. HOFFMANN, P. 58. BEDJaN, t. 11, p. 831,



CHAPITRE VI

LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE

§ 4. — Bargsauma de Nisibe. Ses luttes contre
les monophysites.

Bargauma était originaire des provinces du Nord.
On peut admettre, avec Siméon de Beit Arsam *, qu'il
avait été le serviteur d'un certain Mari de Beit
Qardu?. Nous ignorons la date de sa naissance. On doit
sans doute la placer vers 415-420.

Nous le retrouvons & Edesse, a 'Ecole des Perses 3.
Cette Ecole fameuse avait été, croit-on, fondée par saint
Ephrem lors de la cession de Nisibe aux Sassanides
(363) *. Elle attirait & elle les Syriens orientaux, avides

1. B. 0., 1, p. 346 el suiv., surtout & partir de la p. 349.

2. C'est-i-dire probablement qu’il était né sur ses terres. -

3. V. R. DuvaL, Histoire d’Edesse, p. 143, 174 et suiv.

4. Nous ne savons si, comme le pense M. R. DuvaL, p. 177, 'émi-
gration des docteurs nisibites fit naitre dans la ville « un antagonisme
entre les anciens habitants et les nouveaux venus qui restérent isolés
et recurent le nom de Perses ».« C’est peut-étre, écrit encore M. Duval,
a la faveur de cette rivalité quele nestorianisme qui n’eut pas de racines
profondes en Syrie ni 4 Edesse méme s'implanta facilement dans I'Ecole
des Perses. Rabbula, qui élait 8yrien d’origine, luita contre P’hérésie
naissante, mais Hibha qui avait professé i I'Ecole des Perses lui fut
favorable ». Il faut observer toutefois que Hibha (Ibas) étaitd’origine sy-
rienne aussi bien que Rabbula. §'il accepta dec professer i PEcole des
Perses, c’est quil n’existait pas, 2 ce moment, d’antagonisme radical
entre Syriens occidentaux et orientaux. Le prétre édessénien Marun
Elita était aussi « lecteur de I'icole des Perses ». Qumai et Probus, les
traducteurs d’Aristote mentionnés par ‘Abdiso, semblent étre des Syriens




132 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

d’érudition théologique et exégétique. Comment, en
effet, étudier dans I’empire des Perses, alors que la
persécution plus ou meins latente, mais toujours préte
a éclater, pouvait interrompre les paisibles labeurs de

T'Ecole? Dailleurs, apres le concile de Séleucie, les

chrétiens de Perse s’attachérent avec plus de fermeté
aux doctrines de I'Occident dont ils avaient adopté le
dogme et la discipline. Or, nulle part mieux qu'a
Edesse on ne pouvait s'initier 4 la culture hellénique.
La ville « bénie de Dieu » était l'intermédiaire naturelle
entre la métropole d'Antioche et les églises per-
sanes.

Barsauma fit partie de cette pléiade de jeunes Per-
sans qui recurent I'enseignement d'lbas et restérent
fideles & leur maitre !. Les principaux étaient Acace
de Beit Aramaye surnommé l'étrangleur d’oboles,
Ma‘na de Beit Ardasir surnommé buveur de lessive,
Absota de Ninive, « qui avait un surnom qu'on ne
peut écrire décemment », Jean de Beit Garmai dit
le petit cochon, Michée dit Dagon, Paul fils de Qaqai
de Beit Huzzayé surnommé le faiseur de haricots,
Abraham le Méde dit le chauffeur de fours, Narsés le
Lépreux, et Ezalia du monastére de Kefar Mari 2. Si-
méon de Beit Arsam qui nous a transmis ces sobriquets
nous apprend que Barsauma portait celui de « nageur
entre les nids » (ou peut-étre : entre les roseaux).

Il y avait cependant, dans I'Ecole méme, une mino-
rité résolue d’adversaires d'Ibas, parmi lesquels nous
connaissons Papa de Beit Lapat, Xenuia de Tahal (le
célébre Philoxéne de Mabbug), son frére Addai, un

occidentaux (B. O., III, p. 83). L'identité de ce Probus est d’ailleurs assez
mystérieuse (Litt. syr., p. 254).

1. Lettre de Siméon de Beit Ariam, B. 0.,1, p. 351, CL. Histoire dE-
desse, p. 118.

2. Il faut y ajouter Iazidad (R. Duvay, Litt. syr., p. 348).



BARSAUMA DE NISIBE. 133

certain Barhadbesabba de Qardu et Benjamin, origi-
naire du Beit Aramayé *.

Barsauma se distingua tellement par son attache-
ment au Nestorianisme qu’il mérita que les évéques du
deuxiéme synode d'Ephése (latrocinium) demandassent
son expulsion (449) 2. S'il se soumit & cet arrété, il dut
revenir & Edesse lorsque son maitre eut été réhabilité
par les conciles de Tyret de Beyrout et enfin par celut
de Chalcédoine. Mais lorsque Ibas mourut (457}, une
violente réaction monophysite se produisit : « tous les
Perses furent expulsés d‘Edesse, avec le reste des lec
teurs d'Edesse qui étaient de leur parti. Et ceux qui
avaient été chassés d'Edesse descendirent dans le
pays des Perses, et parmi eux il y en eut qui furent
évéques dans les villes des Perses : Acace a Beit
Aramayé, Bargauma l'impur 4 Nisibe, Ma'na & Beit
Ardasir®, Jean 4 Karka de Beit Sari* en Beit Garmai,
Paul fils de Qaqai & Karka de Ledan en Beit Huzzayé,
Pusai fils de Qurti & Suster, ville des Huzzayé, Abra-
ham 4 Beit Madayé; Narsés le Lépreux fut docteur a
Nisibe 3 ».

Ainsi, d’'aprés Siméon, pendant le régne du catho-
licos Babowati, les anciens disciples d’lbas furent dé-
signés pour occuper les siéges principaux. On est
donc induit & penser que les étudiants d’Edesse étaient
toujours restés en communauté d'idées avec les auto-
rités ecclésiastiques de leur pays 6.

1. SIMEON DE BEIT ARSAM, lo¢. cit. .

2. P. MARTIN, Acles du Brigandage d’ Ephése, Paris, 1874, p. 31,

3. Corr. : Rew-Ardasir.

4, Corr. : Beit Slokh.

5. Ces renseignements sont confirmés par les souscriptions du synode
d’Acace (484). Syn. orient., p. 300 et 301.

6. Sinous connaissions I'identité de Maris le Persan ou de Beit Ardasir
4 qui Ibas adresse sa lettre sur les controverses christologiques (Maxsi,
L. VI, p. 24 et suiv.; v. ci-dessous, ch, 1x, p. 254), nous serions mieux

8



13% LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

Lorsqu’ils arrivérent au pouvoir, ils se bornérent a
consolider des positions depuis longtemps acquises et
a expulser les perturbateurs. Ce fut principalement
I'ceuvre de Barsauma. Il 'accomplit dans plusieurs sy-
nodes, tenus en 'an 484, vingt-septiéme année du roi
Péroz.

L’histoire de ces faits est assez peu claire et méme
parfaitement incompréhensible, si I'on s’en iient &
Assemani !. Cet éminent auteur canonise, pour ainsi
parler, Siméon de Beit ArSam et le suit aveuglément
dans ses affirmations. Ce qui est pire encore, c’est qu'il
s'attache aux traditions de Barhébraeus, auquel il em-
prunte, en somme, la trame de sa narration.

renseignés sur les rapports des ¢leves persans d’Edesse avec leurs com-
patriotes. Siméon de Beit Arsam (loc. cit.) dit simplement : « un homme
du nom de Mari de Beit Ardasir ». Le correspondant d'Ibas pourrait
donc étre un laic. Cette hypothése n'est guére vraisemblable. Lz lettre
d’'I1bas contient des formules qui ne s’adressent correctement qu'a un
évéque (oW dytoadvn). Le docteur d’Edesse charge Mari d’annoncer « a
tous nos Péres » que la paix est conclue entre les partisans de Jean
d’Antioche et ceux de saint Cyrille. Mari est donc probablement un
¢véque, et un évéque trés influent.

Le nom de son siége est Beit Ardasir; or Beit ArdaSir est l'appella-
tion officielle de Séleucie (Tapari, p. 16, n. 1). Ainsi Mari se trouverait
avoir été catholicos de Séleucie, et 1a maniere dont 1bas s’adresse alui
serait pleinement justiliée. Mais le eatholicos qui régissait I'Eglise de
Perse a celte époque s’appelait Dadiso® (ch. v, p. 120,

Ity a li une difficulté présentement insoluble. Supposons toutefois
que le titre original de la lettre d’Ibas écrile naturellement en syriaque
ait été juasi! Aasy [oanms] o Lad, & M¥T I"évéque de Beit Ardasir, il a
pu étre transerit en grec cis Mdpiv Enioxomey Bnbapdacipnviv par exem-
ple, et le titre d’honneur syriaque Mar{i) a pu étre pris pour le nom propre
du correspondant d'ibas. A supposer de nouveau que le nom de Da-
gdiso® ait ¢té inscrit en toutes lettres, la difficulté de le transcrire en
grec expliquerait suffisamment son omission. Erfin le titre de Fun des
exemplaires a pu étre ainsi libellé : jSeoi9 Masy |9anmaf .35 LD,
4 Me¢r Pévéque des Persans. Ainsis’expliquerait 'épithéte de Persan gé-
néralement donnée a Maris. “AbdiSo® (B. 0., IIl, p. 1T et 214) attribue
également & Maris et 4 Dadiso® un commeantaire sur Daniel. Serait-ce
que la tradition nestorienne identifait ces deux personnages?

1. Bibl. orient., II1, p. 66-70, 393; II, p. 403 ; IV, p. 78-79.



L’EXPULSION DES MONOPHYSITES. 135

Or, pour Barhébraeus?, voici comment se résument
18s faits : Barsauma de Nisibe, Ma‘ana métropolitain de
Perse?, et le docteur Narsés préchaient le nestorianisme
et conseillaient aux évéques d’avoir des concubines.
PourBarsauma, ilvivait dans sa cellule avecune femme
qu'il appelaif son épouse légitime, disant qu'il était
mieux de prendre femme que de briler des feux de la
chair. Les évéques occidentaux écrivirent & Babowai
pour protester. Celui-ci leur répondit : « Comme nous
sommes asservis & un gouvernement impie, nous
sommes impuissants & sévir contre les coupables;
aussi, bien des abus se sont-ils introduits malgré nous
¢t contrairement aux canons ». Barsauma intercepta la
lettre, la transmit & Péroz et accusa le catholicos de
correspondre avec les Grecs. Péroz se fit traduire le
message & I'improviste, et le lecteur ne put modifier 4
temps le sens du-passage incriminé. Le roi fit saisir le
catholicos, puis le condamna & étre crucifié, suspendu
par 'annulaire et flagellé jusqu’a la mort.

Alors Barsauma dit & Péroz : « Sinousne proclamons
pas en Orient un dogme différent de celui de I'empe-
reur romain, jamais tes sujets chrétiens ne te seront
sincérement attachés. Donne-moi donc des troupes et
je rendrai Nestoriens tous les chrétiens de ton empire.
De la sorte, ils hairont les Romains, et les Romains les
détesteront. »

Barsauma, avec des soldats perses, sortit de Séleucie
et alla en Beit Garmai ot il persécuta les orthodoxes.
Mais il fut chassé de Tagrit et de toute la région. Il
se rendit & Arbel dont le métropolitain sc réfugia
au monastére de Mar Mattai. Barsauma I'y poursuivit,
saisit Barsahde, métropolitain du couvent, avec douze

4, Col. 63-78,
2. Qui, d'apres lui, serait le catholicos du méme nom, déposé vers 420.



T

136 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

moines qui n'avaient pas réussi a s'enfuir, et les mit
en prison chez un Juif; puis il descendit & Ninive, et
tua quatre-vingt-dix prétres au monastére de Bi-
zonita, et un grand nombre d’autres dans la région
voisine.

Delail se dirigea vers Beit Nuhadra et tint un synode
& Beit ‘Adrai; puis deux autres & Ctésiphoneta Karkade
Beit Slokh, danslamaisondu collecteur d'impéts Yazdin,
et fit des canons que Xenafas (Philoxéne de Mabbug)
réfuta en deux livres. Barhébraeus dit que Barsauma,
qu'il appelle par dérision p, ;> (bar-saula), le fils de la
semelle, massacra en tout 7700 orthodoxes. Il allait
poursuivre son ccuvre en Arménie; mais lattitude des
évéques et des nobles de cette contrée I'en empécha.

Ilrevint alors a Nisibe et continuala persécution dans
les provinces araméennes. Les évéques qui avaient
pu lui échapper se réunirent a Séleucie et élirent
Acace. Mais Barsauma et Ma‘ana menacérent de le
tuer comme son prédécesseur. Terrifié, Acace tint
un synode ot il confessa 'erreur de Nestorius et au-
torisa la fornication.

Ainsi, d’aprés Barhébraeus, Barsauma et ses parti-
sans sont représentés comme les seuls tenants du nes-
torianisme, qu'ils auraient imposé par la force aum
catholicos Acace, aprés avoir fait mourir Babowai
qui s’opposait a leurs desseins!.

1. M. I'abbé Chabot a l'obligeance de me communiquer un passage
{encore inédit) de la Chronique de Michel le Syrien (livre XI, ch.1x; ms.,
p. 423-427) d’on Barhébraecus a copié presque mot pour mot les rensei-
gnements qu’il insére dans sa propre chronique. Le titre du chapitre est
celui-ci : « Chapitre dans lequel se trouvent la lettre du patriarche Mar
Jean a Marouta, métropolitain de Tagrit, et celle de Marouta & Jean,
qui expose la persécution excitée aulrefois contre les fidéles par Bar-
sauma de Nisibe. » 1] suit de 13 que I'histoire de I'introduction du nes-
torianisme en Perse a la maniére monophysite remonte au premier
quart du vire siécle (Voir plus loin, ch. vin). Mais 1'autorité en est bien




oy -

L’EXPULSION DES MONOPHYSITES. 137

C’est 12 une confusion regrettable, et qui n'a pas

[y

peu contribué a4 répandre des idées inexactes sur
I'introduction du nestorianisme en Perse.

Double est I'ccuvre de Barsauma : une ceuvre per-
sonnelle, satisfaire son ambition et se rendre indé-
pendant des patriarches; une ceuvre proprement ecclé-
siastique, lutter contre le monophysisme et légiférer
sur le mariage des clercs. Quand il poursuivit la réa-
lisation de ses convoitises, il se trouva en conflit avec
les évéques de Séleucie; mais il n’eut pas d'auxiliaire
plus déterminé que Acace, quand il travailla A main-
tenir dans 1'Kglise persane l'unité doctrinale, com-
promise par les menées des partisans de Philoxéne.

Comment et pourquoi cette lutte dogmatique coin-
cida-t-elle avec la lutte purement politique engagée
par Barsauma contre le primat de Séleucie au point
d’avoir pu étre confondue avec elle, c’est ce qu’il im-
porte d’exposer briévement.

A la mort d'Ibas (457), les plus célébres des « lec-

diminuée par l'aveu dénué d’artifice que fait Marula & son correspon-
dant : « Ensuite, puisque vous nous avez demandé le récit de la persécu-
tion de Barsauma, sache, 6 prince des princes, que toutes les histoires
antérieures qui étaient dans le couvent (de Mar Mattai) ont été brilées
en méme temps que le couvent par cet impur Barsauma. Et cette histoire
ne se trouve nulle part, parce que les hommes instruits et les écrivains
ont été couronnés du martyre i cette époque; mais pour ne pas frustrer
le désir de Votre Béatitude, nous écrivons rapidement ce gue nous avons
appris de vive voix de vieillards véridiques, qui avaient re¢u ces choses
de leurs péres » (Ms., p. 424).

La lettre de Maruta attribue le supplice de Babowai 4 Barsauma lui-
méme. « Barsauma dit & Babai : « Accepte la doctrine de Nestorius, et
demeure alatéte de ton église. » Le saint répondit : « Que ta puissance
s'en aille avec toi ala perdition; pour moi, j'anathématise Nestorius et
quiconque pense comme lui. » L'impie chercha & effrayer le vieillard
par lessupplices de lamort. Le saint dit : «0 ennemi de la justice, nou-
veau Judas! Qu'as-tu de plus dur que la mort? je mourrai des myriades
de morts, plutét que de changer ma vérilé, » Barsauma ordonna de lui
couper la langue, sous prétexte qu’il avait outragé le roi, puis lui fitecou-
per la téte. Quant i Acace, c'est « le cceur brisé qu’il accepta le nestoria-
nisme par crainte de la mort » (Ms., p. 42).

8.



138 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

teurs » de I'Ecole des Perses durent, comme nous
Favons dit plus haut, quitter Edesse du fait de 1'¢ véque
Nonnus *, mais il ne parait pas que I'Ecole ait été 4 ce
moment definmvement fermée. Le parti monophysite
n'était pas encore prépondérant dans la Syrie byzan-
tine. Au contraire, I'empereur Léon et son successeur
Zénon se montrérent favorables & l'orthodoxie chal-
cédonienne, le second surtout qui avaif eu i surmon-
ter un compétiteur, Basilisque, lequel s’appuyait ou-
vertement sur les dissidents 2

Mais, a l'instigation d’Acace de Constantinople,
Zénon avait fait volte-face, promulgué I'Hénotique
en 482 et inauguré une politique en apparence ortho-
doxe, en réalité monophysite. Les adversaires du Tome
de Léon triomphérent et dénoncérent comme nesto-
riens les tenants de la vieille tradition antiochienne.
Calandion, patriarche d’Antioche, pourtant une créa-
ture d’Acace, était attaqué, en attendant d’étre déposé,
pour avoir refusé de se séparer de la communion du
pape Félix II.

Cette recrudescence du monophysisme inquiéta les
Persans, et les anciens lecteurs d'Edesse, Barsauma
a4 leur téte, condamnérent l'hérésie au synode de
Beit Lapat tenu en avril 484 3. Les conclusions du

4. Lettre de Siméon de Beit Arsam (Bibi. orient., t. I, p. 353). Cet auteur
semble indiquer que I’évéque Cyrus prit contre les nestoriens cette
mesure de rigueur. 11 confond 'expulsion de Barsauma et de ses com-
pagnons, avec la fermeture de I'école. Cette derniére eut lieu en 489
(Théodpre le Lecteur, H. E., 1. I1. P, G., t. LXXXVI, col. 185. — Chroni-
que d'Edesse, n° LXx111 : Anno 800 Persarum schola ex urbe Edessae excisa
est. Ed. Guidi, trad., p. 8). Mais i cette date les lecteurs d’Edesse dont parle
Siméon avaient depuis longtemps quitté I'école, la plupart d’entre eux
apposérent leur signature au synode de 486 (Syn. orient., p. 299, 300, 301).

2. KrUGER, art. Monophysiten dans HErzoc's Realencykl. 3, 1. XIII,
p. 319-384.

3. Ce eoncile fut annulé, comme schismatique (Syn. orient., p. 53%) et

c’est pour cette raison quil n’a pas pris place dansla collechon générale
des synodes orientaux (Synod. orient., p. 308). 11 jouit cependant d'une



L'EXPULSION DES MONOPHYSITES! 139

synode furent adoptées par le catholicos Acace au col-
loque de Beit “Adrai(aott 485), dans un autre petit con-
cile !, et enfin dans le synode général de février 486
dont les Actes sont parvenus jusqu'a nous 2.

Barsauma se chargea de faire exécuter les décisions
de ces assemblées. Il était fort bien en cour, et, suivant
une tradition, Babowai lui-méme Davait désigné a
Péroz comme 'homme le plus capable de le renseigner
sur les affaires des Romains3. La confiance du roi et
celle du catholicos le firent a la fois métropolitain de
Nisibe et inspecteur des troupes de la frontiére. Il fit
méme partie d'une commission pour la délimitation
des frontiéres avec le marzban Qardag Nakwergan,
le dux romain et le roi des Arabes’. Les quelques
lettres de lui qui nous ont été conservées nous le mon-
trent aussi soucieux des intéréts du monarque que de
ceux de I'liglise .

Serviteur zélé, il persuada a Péroz que la cause du
monophysisme se confondait avec celle de Zénon et
que les chrétiens de Perse seraient plus fidéles au roi
s'ils se rattachaient tous & l'orthodoxie dyophysite. Il
disait vrai, et gagna aisément Péroz, d’ailleurs assez
peu sympathique aux chrétiens. On chassa donc les

grande autorité au point de vue canonique et dogmatique. Il est cité
dansle concile de Grégoire I (Synod. orient., p. 415) et par les juristes
Elie de Nisibe et ‘Abdiso® (op. cit., p. 621-625). Il 0’y a pas de doute que,
comme l'insinue le prologue du concile d’Acace, les conclusions de celui
de Barsauma aient été adoptées d’abord a Beit ‘Adrai, ensuite a Séleucie
en 486, sauf pour les parties attentatoires & la primauté du catholicos.

1. Peut-étre celuiqui,d’aprés Barhébraeus, seiint i Karkade Beit Slokh,
dans la maison de Yazdin (col. 71). Le chroniqueur jacobile ne commet-
il pas ici un anachronisme, et le Yazdin dont il parle, ne serait-il pas
I'argentier de Chosrau II, défenseur zélé du nestorianisme? Voir ci-
dessous, ch. viui, p. 230.

2. Syn. orient., p. 299-309.

3. MigE, p. 37.

4. Syn. orient, p. 532, 536.

5. Syn. orient., p. 531-539. C. par exemple lettre III, p. 535.



140 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

monophysites qui durent s'exiler en terre romaine.

Il est possible qu'il y ait eu quelque sang versé;
mais il ne faudrait pas admettre les chiffres fantaisistes
de Barhébraeus. En terre araméenne la ville de Tagrit,
seule, resta acquise aux Philoxéniens. Mais, comme le
dit Barhébraeus, le succés de Barsauma fut moin-
dre en Arménie. En 491, le catholicos Babken, en-
touré des évéques de I'Albanie et de V'lbérie, condam-
nait a Valarsapat le concile de Chaleédoine, le tome
de Léon et Barsauma '. Celui-ci vécut peut-étre assez
longtemps pour &tre informé de cet anathéme.

L’évéque de Nisibe fit mieux que d’appeler le bras
séculier au secours du nestorianisme. Il comprit
qu’une oppression passagére ne pourrait que temporai-
rement faire pencher la balance en sa faveur, si ses
adversaires s’assuraient le monopole de la formation
théologique et profitaient seuls des ressources inépui-
sablesde lapensée grecque. Etce dangerétaité craindre.

Bien que les écrivains postérieurs ? connaissent une
Ecole de Séleucie ol Acace lui-méme aurait professé
avant d’étre élevé au catholicat, il n'y avait alors,
croyons-nous, dans I'Eglise de Perse, aucun centre
intellectuel capable de rivaliser avec ceux de I'empire
romain.

Les circonstances vinrent en aide 4 Barsauma. En
489, I'empereur Zénon, poursuivant sa politique anti-
chalcédonienne, ordonna i I'évéque d’Edesse, Cyrus,
de purger sa ville épiscopale du venin de I'hérésie
nestorienne. Cyrus ferma I'Ecole des Perses, expulsa
les éléves et consacra dans le repaire méme du dyo-
physisme un sanctuaire & la Geotdxog3. On peut avancer

1. HERZOG, Realencykl., t. 11, p. T8.
2. MARE, D. 37. ‘AMR, p. 20,
3. V. ci-dessus, p. 138, n. 1.



LES DEMELES DE BARSAUMA AVEC BABOWAIL 144

sans témérité que Philoxéne de Mabug ne fut pas
étranger a cette exécution qui put Ini apparaitre comme
une agréable et décisive revanche.

Maitres et disciples prirent alors le chemin de la
Perse sans espoir de retour. A la premiére étape,
Barsauma les arréta. Il fonda & Nisibe une Ecole qui
devint rapidement célébre. 1l y groupa les fugitifs et
quelques-uns des « lecteurs » les plus en vue de I'E-
glise orientale. Il prit soin de promulguer lni-méme
un réglement, calqué sans doute sur celui de l'an-
cienne Ecole des Perses, et désigna comme grand-
maitre de 1'Université le célébre docteur Narses,
surnommé le Lépreux par ses ennemis, mais décoré
par l'enthousiasme de ses partisans du titre de « harpe
du Saint-Esprit! ». Nous verrons plus loin combien
brillante fut la destinée de I'Ecole de Nisibe?. En la
créant, Barsauma avait bien mérité de ses coreligion-
naires. La grande Université fut, dés I'origine, comme
le boulevard du nestorianisme, dont elle devait assurer
le succés en Perse, et propager les doctrines jusque
dans 'empire romain, comme l'atteste ’historien mo-
nophysite Jean d'Ephése?.

§ 2, — Les démélés de Bargsauma avec les catholicos
Babowai et Acace.

Nous avons eu I'occasion de constater plusieurs fois
déja que la primauté du siége de Séleucie était 1'objet
de perpétuelles contestations. Dés les temps reculés de

1. R. DuvAL, Lill. syr., p. 346-347. Bibl. orient., t. 111, p. 63-66. D'ailleurs
Narsés avait quitté Edesse dés 457 et se trouvait en Perse depuis cette
époque.

2. Ch, x.

3. Vie de Siméon de Beit Ar§am, Land, de Beatis Orientalibus, t. 11,
p. 77; trad. lat,, p. 51.




142 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

Papa, plusieurs évéques s'étaient insurgés contre 'an-
torité du catholicos. Isaac et Dadiso®' eurent aussi
beaucoup & souffrir de leurs compétiteurs. Il ne faut
donc pas s'étonner que Barsauma ait cru pouvoir lever
létendard de la révolte contre Babowai. Celui-ci,
d’ailleurs, aurait, par son mauvais gouvernement, prété
leflanc 4 la critique . Les metropohtams les plus qua-
lifiés, et, & leur téte, les anciens « lecteurs » d'Edesse
se déclarérent contre le catholicos. Jean (de Beit Slokh),
Ma'na de Rewardasir, Abraham, Paul de Ledan et
quelques autres, représentant les éparchies de Pars,
de Beit Garmat, de Maisan et d’Elam, se grouperent
autour de Barsauma de Nisibe et tinrent un concile a
Beit Lapat, la métropole du Huzistan, en avril
4843, Ce concile présidé par Barsauma et Nanai de
Prat publia un décret schismatique et prononca la dé-
chéance du patriarche. La déclaration contenait, dit
Barsauma lui-méme 4, « des murmures, des blames...
et des témoignages contre le bienheureux Babowai,
catholicos ».

Celui-ci riposta en convoquant quelques évéques et
en anathématisant Barsauma et ses partisans. Les
prélats demeurés fidéles au catholicos sont sans doute
ceux de la province patriarcale auxquels Barsauma
adresse sa premiére lettre de rétractation : Mihrnarsé
de Zabe, Simon de Hira, Moise de Pérozsabur, lazd-
gerd de Beit Daraye, Daniel de Karme ®.

L’arrestation de Babowai et son supplice donnérent
pour un temps la victoire aux partisans de Barsauma ®.

1. Ch. 1v, p. H1; ch. v, p. 124.

2. V. plus haut, ch. v, p. 130, Cf. MaREg, p. 36.

3. Yoir ci-dessus, p. 138, n. 3.

4. Syn. orient., p. 532,

5. Syn. orient., p. 531.

6. 11 est fort difficile de savoir quelle part prit Barsauma i cette exd-



amon

LES DEMELES DE BARSAUMA AVEC BABOWAL 143

Malheureusement pour 1'évéque de Nisibe, son pro-

tecteur Péroz mourut, pendant 1'été de 484!, au cours
d'une expédition contre les Huns, et Balas, qui n'avait
pas eu le temps d’'apprécier les services du prélat-
gouverneur, se montra sans doute moins soucieux de
soutenir ses ambitieuses revendications.

Les gens de Séleucie purent donc procéder librement
a I'élection d’un catholicos, et ils choisirent un parent

cution, et, nous I'avons dit plus haut, les chronographes ne s’accordent
pas sur re point. 11 faut, bien entendu, mettre hors de cause Barhé-
braeus, dont I'animosité pour Barsauma se donne libre carriere. Mare
accuse le traducteur de la lettre, un certain Isaie que Bahowai aurait
expulsé, d'avoir altéré le sens de la missive, et ’annaliste ajoute que
Barsauma protesta contre la traduction fautive d'Isaie et essaya d'arra-
cher le catholicos au supplice. Ainsi présentés, les faits sont sans doute
inexacts. Le bon vouloir de Pécrivain nestorien pour Vintrépide cham-
pion de sa cause I'a transformé en apologiste. (MARE, p. 37.)

Le récit qui nous parait mieux rendre compte des faits est celui qui
est rapporté dans BEDJAN, Acla MM. et S8., 1, p. 61 et suiv. Ce frag-
ment anonyme, dont nous ne voudrions pas garantir la haute antiquite,
bien qué¢ naturellement plus favorable & Babowai, ne se prononce
quavee timidilé contre Barsauma, Aprés avoir rapporté que l'envoyé
de Babowai fut arrété i Nisibe et qu’on lui enleva sa lettre, Fanonyme
poursuit : « Il yen aqui disent que Barsauma ayant appris sonarrivée, le
fit venir, et le lraita avec honneur et lui donna a manger, puis il le
questionna et celui-ci lui montra la lettre. Barsauma Ia prit et l'envoya
4 Perdz, pour accuser Babowai. Ces lettres furent lues devant le roi, qui
ordonna a l'un de ses grands de les communiquer & Babowai en lui
montrant seulement le sceau, et en lui demandant si ce sceau était bien
i lui, ou non... Babowai ne put nier, mais il avoua que c’élait son
scean. On le fit connaitre au roi qui fit lire la lettre devant tous les
chrétiens... Les chrétiens se mirent en devoir de traduire la lettre mot
4 mot en persan : « Dieu nous alivrés a une royauté qui n'est pas chré-
tienne », car c'était écrit ainsi et non pas : « une royauté impie ». Et
aprés qu’ils eurent présenté beaucoup d’excuses, le rol ne les admit pas,
mais il ordonna que l'on crucifidt Babowal par le doigt méme qui por-
tait I'anneau et qu'on le laissit jusqu’a ce qu’il mourdt. Ainsi firent les
mages. 11 fut inscrit dans le livre de vie parmi les catholicos martyrs,
car il avait éteé crucifié a cause de la haine des mages et des fils de son
peuple. » Ses ossements sont vénérés dans le pays de Tirhan (HoFFMANN,
Ausziige, p. 189. Bibl. orient., t. 111, p. 553).

Telle est peut-étre la vérité historique. On peut penser, en tout cas
que Barsauma ne fut pas autrement affligé de cetragique dénouement,
et qu'il crut toucher au but qu'il avait révé.

1. TaBARI, P. 126 et suiv.



144 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

du martyr Babowai, leur compatriote Acace’, ancien
éléve d'Edesse et condisciple de Barsauma. Celui-ci
ne désarma pas, et l'on prétend qu'il dirigea contre
Acace des insinuations assez malveillantes dont le ca-
tholicos se défendit d'une maniére aussi péremptoire
qu'originale 2. Confondu, Barsauma se serait, d’aprés
les annalistes, excusé et rapproché de son rival 3.

Le patriarche, de son cété, fut enchanté de pouvoir
traiter avec son redoutable collegue. Les tentatives de
rapprochement eurent lieu dans une localité du Nord,
4 Beit “Adrai* (aoit 485). Le colloque dura longtemps
Enfin Barsauma fit sa soumission. On décida de con-
voquer pour l'année suivante un synode général a Sé-
leucie pour effacer jusqu'au souvenir d'un schisme si
préjudiciable aux intéréts de la chrétienté persane.

Barsauma jugea-t-il I'humiliation suffisante, ou fut~
il vraiment retenu dans sa métropole par des affaires
pressantes? Toujours est-il qu’il acceumula les pré-
textes les plus ingénieux, et sut s’éviter de paraitre au
concile général.

Dans sa lettre deuxiéme, il represente au catholicos
que, depuis deux ans, les provinces du Nord souffrent

1. “AMR, p. 20. MARE, p. 38. BARHERRAEUS, col, T4.

2. MARE, {oc. cit.

3. Je crois plus simple d’admettre que Barsanma, jugeant la continua-
tion de la lutte impossible avec son ancien condisciple, entra dans la
voie des accommodements. I1se peut également que I'évéque de Nisibe
ait estimé son attitude inopportune en présence du danger que le mono-
physisme créait pour I'Eglise orientale, et qu’il ne voulut pas, en con-
tinuant le schisme, diviser les forces de l'orthodoxie, dont Acace lui
semblait devoir étre le fidéle tenant. On peut penser aussi, et 1a lettre
troisiéme de Barsauma (Syn. orient., p. 535) nous inclinerait vers ce
dernier sentiment, que le métropolitain de Nisibe se senlait menacé
dans sa ville méme par les monophysites, secrétement soudoyés par By-
zance, et qu'il avait besoin, pour rester maitre de la situation, de se
prévaloir de I'appui du cathalicos.

4. Village d'Adiabéne, au N.-E. de Mossoul (Syn. orient., p. 300, 38,
531). .



'v'”'ﬁ-" .

BARSAUMA ET ACACE. 145

de la famine. D'ailleurs les nomades au service des
Perses ont opéré des razzias sur le territoire romain, et
les Romains ont menacé d’envahir la Perse. Ils préten-
daient avoir été traitreusement attirés dans une em-
buscade.

Barsauma conseille donc & Acace de ne pas convo-
quer les évéques cetle année-la, a cause de la misére
générale, mais de remetire I'assemblée a son retour
de Constantinople, o2t le roi Balas I'envoyait sans
doute pour y annoncer son avénement’.

Acace, 4 qui ces atermoiements ne présageaient rien
de bon, écrivit & son condisciple pour le persuader
d’assister au concile, ainsi qu'ils en étaient convenus?.
Barsauma s'excuse de nouveau?®. Il reconnait qu'il a
autrefois excité les évéques contre Babowai, mais il
ajoute qu'eux aussi le poussérent & la révolte, et lui
« conseillérent bien des choses étrangéres 4 la conduite
chrétienne » et au droit canon. Il désavoue le synode de
Beit Lapat et confesse que ce qui s’y fit fut « contraire
au christianisme ». Il I'anathématise formellement :
« Personne ne doit faire usage de ses canons. » Il a par
‘ deux fois déja adressé au catholicos une rétractation de
| I'anti-concile qui est opposé aux conciles des Péres. S'il
survit 4 Acace, il sera soumis 4 son successeur, car,
dit-il, mon expérience m’a appris que, « toutes les fois
que Nisibe n'obéit pas au directeur qui est assis sur le
siége de la sainte Eglise de Séleucie, il y a en Orient
| de graves dommages et de grandes calamités* ».
| Il termine en avouant a Acace que sa propre situa-

tion & Nisibe est précaire. Si le catholicos n’écrit une

| 1. Syn. orient., p. 532-53%.

2, Syn. orient., p. 536.

| 3. Syn. orient., p. 534-536.

| 4. Syn. orients p. 538. V. ci-dessous, p. 151, n. 2.

LE CHRISTIANISME, 9



146 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

lettre d'excommunication, Barsauma ne pourra pas
rester davantage a la téte de cette église. Nisibe n'est
pas fidele au roi. Les premiers symptémes de rébel-
lion se sont manifestés dés le temps ol Barsauma
luttait contre Acace. Le marzban local, jaloux du
crédit de I'évéque, encourage la rébellion, parce qu'il
ne se rend pas compte du but réel que poursuivent les
révoltés. Bargsauma n’ose prendre sur lui de les dé-
noncer 4 Balas, de peur d’amener une persécution
générale contre les chrétiens. Que Acace adresse
donc une lettre d'excommunication aux Nisibites, et
qu'il menace les réfractaires de les signaler au roi
s'ils ne se soumettent a leur pasteur légitime.

Entre temps, Barsauma a re¢gu du monarque, peut-
dtre aprés l'avoir provoqué lui-méme, un rescrit qui
I'oblige & demeurer & Nisibe pour le réglement des
frontiéres *. Il remercie donc Acace d'avoir mis ordre

1. Lettre 1V. Syn. orient., p. 536. Les deux aulres lettres de Barsauma
(lettres V et VI, Syn. orieni., p. 538 et 539, n. 2) ont di étre écrites
avant le concile général. Dans la premiere,-il supplie Acace de rece-
voir & composition Paul, fils de Qaqai, originaire de Ledan et évé-
que de cette ville, et d'apaiser les différends qui se sont élevés entre
ce prélat et son peuple. La deuxiéme accompagnait un présent que
Ma‘na, évéque de Rewardasir, devait transmettre 3 Acace de la part
de Barsauma : cent dariques, environ 10.000 francs. Barsauma dit
quaprés le synode de Beit ‘Adrai, Ma‘na entretint Barsauma du zele
d’Acace pour l'orthodoxie et de activité qu'il déployait pour la cause
de I'fglise. En conséquence, Barsauma lui envoie sa cotisation. Il pro-
met méme que, si cette affaire que les ennemis veulent décider contre
lui, se décide en sa faveur, il enverra au catholicos une contribution
annuelle de cinquante dariques (lettre V1, Syn, orient., p. 539).

§i la dale yue nous assignons a cette lettre est correcte, nous en in-
férerons (ue Barsauma devait beaucoup redouter le concile général.
Sans doute un parti g'élait formé, qui réclamait d’Acace la déposition
du perturbateur et de ses principaux adhérents, dont Paul de Ledan.
Barsauma, bien déterminé a ne pas paraitre en personne au concile, devait
donc a tout prix se ménager 'appui du catholicos.

Nous croyons enlrevoir également que Ma‘na, le métropolitain de
Rewardasir, s’entremit pour ménager la réconciliation de Barsauma et
d’Acace. Nul n’était mieux qualifié que lui pour rapprocher ses deux
anciens coudisciples d’£desse. Peut-dtre insista-t-il sur le danger que




ropcr

BARSAUMA ET ACACE, 147

aux troubles et dissensions excités en divers lieux,
mais l'avertit de ne pas compter sur sa présence, non
plus que sur celle des évéques de I'éparchie de Beit
“Arbaye.

En raison de ces abstentions, 'assemblée générale
présidée par le catholicos ne réunit que douze évéques.
C’étaient le métropolitain de Beit Garmai, I'évéque de
Kaskar et les suffragants directs du patriarche, puis
quelques autres dont certains étaient venus de fort
loin, comme Gabriel de Hérat.

On leur signale, disent les Actes !, des hommes qui,
« vétus de l'habit des ermites, mais loin d’avoir les
vertus que suppose cet habit, circulent en divers lieux
et trompent les esprits simples ». Ils blasphément
contre Notre-Seigneur et les apdtres, « interdisent le
mariage, prohibent les éléments que Dieu a créés pour
étre employés avec reconnaissance par ceux qui croient
et connaissent la vérité ». « Du conseil et de Pavis de
tous, nous avons pensé, selon le pacte que nous avons
fait... dans I'Adiabéne?, & écrire dans ce livre ce qui
regarde la stabilité de la foi et la correction des
moeurs. »

Le premier canon concerne donc l'orthodoxie et
oppose aux monophysites le passage suivant : « Notre
foi doit 8tre, en ce qui concerne I'Incarnation du Christ,
dans la confession des deux natures de la divinité et
de I'humanité. Nul de nous ne doit introduire le mé-
lange, la « commixtion » ou la confusion entre les diver-
sités de ces deux natures; mais la divinité demeurant
et persistant dans ses propriétés, et I'humanité dans

leur division faisait courir 4 'orthodoxie nestorienne dont il semble
avoir été un des champions les plus savants et les plus influents,

1. Syn. orient., p. 304,

2. C’est-a-dire au colloque de Beit "Adrai; voir ci-dessus, p. 144.



148 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

les siennes, nous réunissons en une seule majesté et
une seule adoration les divergences des natures, &
cause de I'union parfaite et indissoluble de la divinité
avec 'humanité. Et si quelqu'un pense ou enseigne aux
autres que la passion ou le changement est inhérent a
la divinité de Notre-Seigneur, et s'il ne conserve pas,
relativement a 1'unité de personne de Notre-Seigneur,
la confession d’un Dieu parfait et d'un homme parfait,
qu'il soit anathéme ».

Le deuxiéme canon ! interdit aux moines de pénétrer
dans les villes et les bourgs ol se trouvent déja ins-
tallés des membres du clergé. Ils n'y doivent point
remplir des” fonctions réservées aux ecclésiastiques,
comme la célébration de la liturgie ou I'administration
des sacrements. Ils sont obligés de se confiner dans
leurs couvents ou dans le désert, et de se soumettre &
I'autorité des évéques, des prétres et des « visiteurs ».

Letroisiémecanon?, renouvelé d'un de ceux de l'anti-
concile de Beit Lapat, concerne le mariage des clercs.
Le célibat n'est permis qu'aux religieux cloitrés, mais
qu'aucun évéque « ne fasse faire ce veeu dans son
clergé, ou parmi les prétres de son village, et les ré-
guliers soumis a son autorité ». Bien mieux, on don-
nera aux diacres la faculté de se marier 8’ils ne le sont
pas encore, et, 4 I'avenir, on n'ordonnera plus que des
diacres légitimement mariés et ayant des enfants. En-
fin il sera loisible aux prétres, comme a tous les fide-
les, de convoler en secondes noces.

La verve railleuse de Barhébraeus 3 s’est exercée li-
brement aux dépens des Péres du concile de Séleucie.
11 va jusqu’adire que Acace dut construire des orpheli-

1. Syn. orient.,p. 302.
2. Syn. orient., p. 303.
3. Chron. eccl., 1If, col. 75.




A

BARSAUMA ET ACACE. 149

nats pour les bitards dont le nombre s'accrut grande-
ment, et il formule d'autres accusations que nous ne
pouvons transcrire. Bien entendu, Barsauma fut, sui-
vant le chroniqueur jacobite, 'auteur responsable de
cette dépravation générale, qui, fort heureusement
pour l'apologétique monophysite, coincide avec les
conciles nestoriens de Beit Lapat et de Séleucie.

Chose curieuse! Siméon de Beit Arsam, dans la
lettre que nous avons citée plus haut, ne fait aucune
allusion & I'immoralité de Barsauma, non plus d'ail-
leurs qu’a sa participation au meurire de Babowai.
Comment penser que ce controversiste passionné se
serait refusé a user de tels arguments en faveur de sa
doctrine s'il les avait connus, ou qu'il n’aurait pas eu eon-
naissance de faits aussi publics, étant presque contem-
porain de Barsauma, et ayant passé une bhonne partie
de sa vie sur le territoire de l’Igglise nestorienne ?

11 est certain toutefois que Barsauma se maria apreés
le concile de Beit Lapat, ou qu'il fit définir le canon dont
nous parlons pour justifier le fait accompli. Mare !
s'accorde avec Barhébraeus pour nous apprendre
que I'évéque de Nisibe épousa la moniale Mamoé, Et
il donne plusieurs raisons assez plausibles de cette
union.

Tout d'abord le roi Péroz, tenant Bargauma en singu-
liere amitié¢, lui aurait demandé, comme nouvelle
preuve de fidélité, de se marier comme tous les Per-
sans. Et Barsauma n'avait pas osé se refuser acet acte
de loyalisme. Le chronographe ajoute que Hormizd III,
fils de Bahram V, aurait exigé du catholicos Ba-
bowai la méme marque d’attachement. Babowai
aurait accepté de la main du roi une épouse remarqua-

1. MARE, p. 37, 39.



150 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

blement belle qu’il aurait renvoyée secrétement & ses
parents.

Mare! dit encore que Péroz ayant décrété que les
femmes célibataires seraient privées de leurs biens,
et sollicitant Barsauma de se marier, le métropo-
litain pour empécher que les biens de Mamoé ne
passassent dams le trésor royal, au lieu d’entrer dans.
celui de I'Kglise, T'aurait épousée légalement; mais
d'un commun accord I'évéque et la moniale se se-
raient abstenus d'user du mariage. Ce dernier trait
concorde assez peu avec ce que nous apprend, d'ail-
leurs, le méme historien : qu'une brouille passagére
aurait éclaté entre Barsauma et le célébre docteur Nar-
sés au sujet de la religieuse.

Un point est du moins assuré : c'est que le chroni-
queur nestorien cherche & justifier Barsauma, non d’a-
voir violé les lois du célibat ecclésiastique qui n’exis-
taient pas en Orient, mais d'avoir encouru une sorte
d’irrégularité en se mariant aprés la consécration épis-
copale. ,

1l n’est pas contestable non plus que le concile d’A-
cace, en renouvelant les prescriptions de celui de Beit
Lapat, se soit inspiré d'idées élevées. « La coutume
ancienne, disent les Péres 2, & cause du relachement et
des débauches, est blamée et tournée en dérision par
es gens du dehors », c’est-i-dire par les Persans. Ils
ont conscience de remplir un devoir sacré et de faire
un acte de courage : « Nous tous, avec un esprit vigou-
reux, méprisant la vaine gloire...? ». Ils veulent rendre
A la chrétienté son bon renom en face des paiens, et
supprimer les désordres qui avaient déconsidéré le

1. Loe¢. cit. Cf, BARHEBR., col, 75.
2. Syn. orient,, p. 304 et n. 3.
3. Syn.orient., p. 305.



BARSAUMA ET ACACE. 151

clergé aux yeux des mages, et des fidéles eux-mémes.

Ces dispositions ne furent jamais rapportées, et si
bientét on revit sur le trone de Séleucie des prélats
célibataires, c'est parce qu'ils avaient embrassé dans
leur jeunesse la profession monastique.

Telle fut I'ceuvre législative du concile de Séleucie.
Réussit-il a rétablir I'union des évéques sous P'autorité
du catholicos ? Il semble bien que non, ou du moins que
I’accord intervenu enire Barsauma et Acace n'ait été
qu'éphémere. 11 parait que ce dernier, lors de son am-
bassade auprés de 'empereur romain, dut excommu-
nier Barsauma pour étre Iui-méme admis a la com-
munion par le patriarche de Constantinople. et qu'a
son retour il apaisa les Nisibites qui lni demandaient
ladéposition de leur évéque en les sommant de lui pré-
senter un candidat préférable, et surtout en leur faisant
savoir que Barsauma, fort bien en cour, était 4 ’abri des
anathémes du catholicos!. Tout cela est d’ailleurs loin
d’étre clair. Nous savons seulement, d’apres les Actes
du synode de Babai?, que la lutte recommenca entre le

1. Cetle ambassade, 4 laquelle Barsauma fait allusion (lettre iI, Syn.
orient., p. 533, et n. 6) doit sans doute se placer entre le concile de
Séleucie {486) et la mort de Bala3 {488). C'est par une de ces erreurs
chronologigques dont ils sont coutumiers que les annalistes disent que
Acace fut envoyé i Zénon par le roi PErbz. (MARE, p. 38 et 40. “Awr, p. 21.
BARHEBR., col. T5.}

2. Syn. orient.,p. 312,

On voit par 1a combien sincére était la protestation de fidélité que
I'évéque de Nisibe adressait au catholicos dans sa troisidme lettre
(Syn. orient., p. 535) : « Tant que je vivrai, et alors méme que Votre
Paternité aurait quitté le labeur de cetle vie pour gagner le lieu de
repos ou habilent toutes les Ames de tous les Péres, si ma faiblesse se
trouve encore dans celte vie temporelte, je serai le disciple et le servi-
teur de celui que la grice appellera a vous succéder. ¥Pai appris, en
effet, par les choses mémes qui me ront arrivées que, tant que Nisibe
nesera passous I'obéissance etla direction de celui quisiége sur le trone
de la sainte église de Séleucie-Clésiphon, la région orientale éprouvera
des dommages et de graves calamités. »



152 LE TRIOMPHE DE LA DOGTRINE NESTORIENNE.

métropolitain de Nisibe et le patriarche, durant la qua-
trigme année de Qawad (491/2).

Barsauma mourut entre 492 et 495'. Acace le suivit
de prés dans la tombe, aprés un régne de onze ans 2.
Les dissensions intestines et les conflits ambitieux des
princes de I'Eglise n'entravérent pas la propagation
du christianisme. La foi progressait chaque jour da-
vantage parmi les populations des hauts plateaux de
I'Iran propre, et parmi les Kurdes. Pethion 3, 4 la
génération précédente, avait entrepris dans ces monta-
gneuses régions un apostfolat fécond, couronné par le
martyre. L'histoire nous a conservé le nom et les
gestes d'un de ses émules, Saba, le « docteur des
paiens 4 »,

Ce saint homme était originaire de Belesfar en Médie
et issu d'une famille de I'aristocratie iranienne. Son
pére se nommait éahrén, de la maison de Mihran; sa
mére s'appelait Radanos. Le premier était fort zélé
pour le mazdéisme ; Radanos, au contraire, était favo-
rable aux chrétiens, et, quand elle eut donné le jour &
son fils Gusniazdad, elle le confia & une nourrice
chrétienne qui 1'éleva dans sa religion. Comme son
pére dut s’éloigner pour occuper un poste de gouver-
neur dans le Beit Darayé au pays des Cosséens®, Gus-
niazdad en profita pour suivre l'enseignement caté-
chétique a I'église au lieu de fréquenter 1'école des

1. En effet, en 496, le successeur de Barsauma, Osée, promulguait un
réglement pour Yécole de Nisibe : Gii statuti della Scuola di Nisibi, p.9.

2. D’aprés «AMn, p. 2. Il faudrait supposer une vacance dun an
entre la mort d’Acace et 'avénement de Babai qui eut certainement
lieu en 497 d’aprés le méme chroniqueur, MARE {(p. 40) atiribue a tort
quinze ans de régne & Acace.

3. V.ci-dessus, ch. v, p. 127.

4. DEDIAN, II, p. 635-680. HOFFMANN, Auszuge, p. 68-18.

4. Région intermédiaire entre la plaine chaldéenne et les montagnes
de Holwan.



SABA, LE DOCTEUR DES PAJENS. 153

mages. I1 demanda méme et obtint le baptéme. 11 y
recut le nom de Saba.

Son pére mourut. Alors un de ses oncles, nommé
Gusnaspir, le somma de remplir ses devoirs de chef de
famille et de se présenter au jour du sacrifice, au lieu
et place de Sahrén. Saba refusa et fat mis en prison,
mais bientét délivré. A la mort de son oncle, il dis-
tribua ses biens aux pauvres et persuada a sa mere
de se faire baptiser et de se retirer dans un cloitre.

Inspiré parun moine du nom de Keliliso® !, Saba com-
mence 4 précher le christianisme dans les environs de
1a ville de Hale, ol il opére de nombreuses conversions.
L’évéque Mika de Lasom, avec ses disciples Siméon et
Sahrig, vient le trouver et ordonne prétre. Saba
et Sahrig (Bésahrig) baptisent la ville toute entiére et
le mobed lui-méme, et ils construisent une église ou ils
organisent le culte divin. Aprés plusieurs courses apos-
toliques entreprises dans les environs et couronnées
d’un semblable succés, Saba pénetre avec ses compa-
gnons dans la montagne, parmi les Kurdes adorateurs
dusoleil. Les missionnaires sont emprisonnés et gardés
4 vue sous une tente. Mais leur éloquence appuyée de
nombreux miracles améne la conversion de ces Kurdes
et de « Sadducéens ? » qui habitaient un village voisin.
Saba fonda en ce lieu sauvage une communauté chré-
tienne et y préposa un prétre du nom de Subhalemaran
qui, par la suite, construisit un monastére. Pour lui, il
redescendit dans la plaine, détruisant les temples paiens
sur son passage, et batissant des églises et des cloftres.
Il mourut dans.une cellule qu'il s'était construite

1. Peut-étre le méme qui donna son nom i un monastére de Bagdad,
construit sous Timothée 1.

2. Cf. Horruann, Excurs 1I, p. 122. Cette secte chrétienne était assez
voisine des Audiens. Elle semblerait, comme les Sadducéens juifs, avoir
nié la résurrection des corps et le jugement dernier.

9.



15% LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

prés de Nahr Zawar, dans le Beit Aramayeé, aprés y
avoir séjourné trois ans et demi, en compagnie de Bé-
sahrig. C’était en l'année 487 1.

$ 3. — La décadence de I'Eglise de Perse, depuis
l'avénement de Babai jusqu'a celui de Maraba
(497-540).

Babai, fils d’Hormizd, secrétaire du marzban de Beit
Aramaye, Zabergan, fut élu patriarche en 4972, Il était
marié. Sa science était fort médiocre, 8'il faut en croire
Barhébraeus, et cependant il semble avoir dirigé P'E-
glise de Perse avec sagesse et fermeté.

Les conjonctures étaient assez critiques. A la vé-
rité, les pouvoirs publics étaient plutét favorables aux
chrétiens. Bala&, ami et admirateur des Romains, avait
inauguré en Arménie un régime de tolérance reli-
gieuse, et I'imposait sans doute aux mages dans le
reste de ses Etats 3. Qawad (488) suivit la méme poli-
tique. Toutefois son adhésion aux doctrines de Mazdak

| dut causer aux chrétiens bien des déboires?.

| Ce Mazdak ® préchait la communauté des biens et des
femmes. Le roi, trouvant dans le doctrinaire un pré-
cieux auxiliaire pour ruiner l'influence de la noblesse
| en diminuant ses richesses et en rendant impossible
| la constitution d’arbres généalogiques incontestables,

‘ 1. 799 des Grecs, 261 des Perses.

| 2. D'aprés *AMR,p. 21, et Elie de Damas, Bibl. orient., I1I, 430, qui con-
corde avec les Actes du concile. Cf. MARE, p. 40, et BARHEBRAEUS, col. 796.
Le concile ayant eu lieu en novembre 497 (Syn. orient., p. 310), il faut
admettre que I'élection de Babal doit se placer quelque temps aupara-
vant, peut-étre en octobre.

3. TABARI, p. 13%, n.1 et 5.

‘ , 4. Les chrétiens opposerent sans doute de leur cété une énergique

| résistance aux entreprises de Mazdak et du monarque, dont I'influence

se fit sentir plus particulierement dans I'Iraq. Mais I'histoire ne nous a

‘ conserveé le souvenir d’aucune persécution.

8. Yoir 'étude de M. Noeldeke dans TABARI, p. 455-467.



LA DECADENCE DE L’EGLISE DE PERSE. 155

le soutint avec la plus grande énergie. Mais, & I'instiga-
tion du grand mobed et des dignitaires du royaume,
Qawad lui-méme fut déposé en 496.

Zamasp, fils de Péroz, qui remplaga son frére Qa-
wad, se montra, lui aussi, bien disposé en faveur du
christianisme !, et il adressa & Babai un édit « pour que
les évéques soumis a4 son autorité se réunissent prés
de lui et établissent une réforme relativement au ma-
riage légitime et & la procréation des enfants pour tous
les cleres en tous pays?2»,

Ce rescrit trahit les préoccupations du monarque.
L'orthodoxie mazdéenne comptait s’appuyer sur les
chrétiens pour combaitre les hardis novateurs, dont
la propagande était des plus dangereuses. Aussi, au
mois de Tesri Il de la 2° année de Zamasp 3, les évéques
s’assemblérent aupres du catholicos et s’empressérent
de renouveler les canons « du concile de Beit Lapat,
tenu en la 27° année de Peéroz 4, et le traité commencé
a Beit "Adrai en la 2° année de Balas, du temps de
Mar Acace?®, et achevé dans le Beit Aramaye®$ », au
sujet du mariage des clercs. « Et nous tous évéques,
disent les membres de l'assemblée, nous avons fait
les réformes qui conviennent & notre peuple... Nous
avons permis que, depuis le patriarche jusqu'au der-
nier de la hiérarchie, chacun puisse contracter un ma-
riage chaste avec une seule femme, pour engendrer
des enfants, et en user”. »

Les Péres ne se bornérent pas & formuler ces pres-

4. MARE, p. 41, et “AMR, p. 21, rapportent que ce prince eut avec Bahai
une discussion amicale au sujet de la vénération des reliques.

2. Syn. orteni., p. 312,

3. Novembre 497.

4, Avril 484,

5. AOQL 485.

6. Février 486.
1. Syn. orient., p. 312.

-



T

156 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

criptions canoniques. Un autre danger menagait 'k~
glise persane. Depuis la 4° année de Qawad {ou sa
septiéme) !, Barsauma s'était, comme nous I'avons in-
diqué plus haut, insurgé de nouveau contre I'autorité
d’Acace. Il avait sans doute nié encore une fois la
primauté du siége de Séleucie, et, si nous comprenons
bien le texte du synode, refusé de prendre part au
concile général qui, suivantle droit canonique, devait
se tenir 4 Séleucie tous les deux ans.

Des anathémes avaient été échangés entre les deux
partis, jusqu'en la deuxiéme année de Zamasp (497).
Mais enfin Osée de Nisibe et Babai s'étaient récon-
ciliés, non sans que le catholicos efit consenti d'impor-
tantes concessions.

Ainsi il demeura décidé que le synode général ne
serait plus convoqué que tous les quatre ans, sauf, bien
entendu, le cas de nécessité urgente. De plus, certai-
nes élections épiscopales qui avaient eu lieu pendant
la querelle furent validées par le patriarche. « Tout
évéque qui, pendant le temps de la dispute, c’est-a-
dire depuis la septiéme année de Qawad jusqu’'a pré-

| sent, a été choisi légitimement par I'élection du clergé

| et de toute la ville sera recu par nous dans la cha-

; rité, I'honneur et le rang de son ministére épiscopal.

Mais celui qui, pendant le schisme et la discorde,

| sans l'élection du clergé et du peuple des fidéles de sa

| ville, a volé et ravi le titre d’évéque, nous le rejetons,
quel qu'il soit, selon le précepte des canons ecclésias-
tiques et nous nous éloignons de toute participation
avec lui?. »

5i nous pouvions trouver une explication satis-

1 faisante de la multiplicité des listes de souscription

1. Voir, 4 propos de cette divergence, Syn. orient., p. 314, n. 4.
2. Syn. orient., p. 315.



LA DECADENCE DE L'EGLISE DE PERSE. 137

a ce synode et de leurs divergences', nous saurions
a qui pouvait s'appliquer cette condamnation. Nous ne
connaissons d’une maniére certaine qu'un seul de ces
excommuniés. C'est un certain Yazdad de Rewar-
dasir & qui l'on accorde un délai d’'un an pour « vé-
nérer et saluer notre pere Mar Babai catholicos » et
« adhérer dans une charité sincére et un consente-
ment parfait & tout ce que nous avons mis dans cet
écrit 2 ».

De leur c6té, les monophysites, momentanément
découragés par I'offensive vigoureuse de Barsauma,
relevaient la téte. Non seulement & Tagrit, mais dans
les autres provinces persanes, leurs partisans pré-
chaient les doctrines de Philoxéne avec un renouveau
d’ardeur?. Papa, évéque(?) de Beit Lapat, I'ancien
éleve de I'Ecole d’Edesse, était sans doute au nombre
de ces propagandistes. Le synode de Babai menace,
en effet, de le déposer, si, dans le délai d'un an, il
n'adhére & « la foi orthodoxe de I'Eglise * ».

Le catholicos, conseillé par Mari de Tahal?, un com-

1. Voir Syn. orient., p. 310, 311, 315, et la note de M. CuanoT, p. 620,

2. Syn. orient.,p. 314.

3. L’avénement d’Anastase en 491 avait ranimé les espérances du
partimonophysite dont il était le protecteur déclaré. De hardis mission-
naires cherchaient a faire pénétrer en Perse la doctrine officiellement
acceptée par le monde byzantin tout entier. Il8 durent sans doute at-
tendre la mort de Barsauma pour opérer & découvert. Acace était un
moins redoutable adversaire, et I'on racontait peut-étre déja que le
catholicos, au cours d’une ambassade en Occident, avait anathématisé
Nestorius et 1'évéque de Nisibe.

4. Syn. orient., p. M4 etla n. 2.

5. « Voiel les paroles de Siméon de Beit Arsam dans sa lettre sur le
Nestorianisme & laquelle nous avons fait déji plusieurs emprunts :
« Nous anathématisons la foi et les canons, et tout ce qui provient d’A-
cace, de Barsauma, de Nars¢s, de leurs compagnens hérétiques, et tous
ceux qui p t ou qui p ont comme eux. Nous anathématisons
encore Mari de Tahal, le maitre du catholicos Babai, qui de son temps
a élé le docteur de I'hérésie de Paul de Samosale et de Diodore {¢’est-a-
dire du Nestorianisme) en Beit Aramayé. C'est de lui qu'a recu l'ensei-




158 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

patriote de Philoxéne, résista énergiquement. Il réus-
sit & s'assurer, pour cette campagne, I'appui du bras
séculier. D'ailleurs la guerre qui éclata bientét entre
les Perses et les Romains ne dut pas faciliter I'apos-
tolat des coreligionnaires d’'Anastase. Le Roi des Rois
les traqua sans merci, et Siméon de Beit Arsam’, le
plus intrépide de leurs chefs, dut chercher un refuge
dans I'empire byzantin.

En 498, l'usurpateur Zamasp avait cédé la place a

gnement Babai le catholicos, fils d"Hormizd , qui était scribe de Zaber-
gan, marzban de Beit Aramayé » (Bibl. orient., 1. 1, p. 358).

1. R. DuvaL, Litt. syriaque, p. 148-152, 162 ct 360. Le plus connu des
Apoétres du monophysisme en Perse est Siméon de Beit ArSam, « le
controversiste persan ». D’aprés son historien, Jean d’Ephése, Siméon
était Persan. Il parcourut bien des fois les provinces orientales pour
contrebalancer l'influence des Nestoriens. Il exerca d’abord son mi-
nistére 4 Hira, ou il convertit des nobles et bitit des églises. Pais il
se rendit a la Porte du Royaume. Il gagna i sa doctrine des « héréti-
ques,» et des mages. Leroi somma ceux-ci de renier le christianisme.
1ls refuserent et furent décapités dix jours aprés leur baptéme.
Alarmés des succés de Siméon, les évéques nestoriens persuadent an
roi que leurs rivaux trahissent la Perse au profit de Rome. Le roi or-
donne de persécuter et de traquer partout les monophysites.

Averti par Siméon, I'empereur Anastase envoie des ambassadeurs,
car on était en temps de paix. Ces envoyés obtiennent une letire du
roi qui interdit les disputes entre chrétiens. Cette inferdiction n'é-
tait sans doute pas absolue, puisque Siméon, controversiste infatiga-
ble, se multipliait sur tous les points du territoire, partout ou il ¥
avait une discussion religieuse. A la suile d’'un succes éclatant rem-
porté par Siméon sur plusieurs évéques nestoriens et sur le catho-
licos Babali, il fut consacré évéque et métropolitain de Beit Arsam,un
bourg voisin de Séleucie.

A cette sorte de défi, les Nestoriens répondirent en renouvelant leurs
dénonciations. Le roi de Perse fit saisir tous les évéques el supérieurs
de monastéres monophysites. Les suspects furent emprisonnés a Ni-
sibe. Siméon lni-méme y fut détenu pendant sept ans, et ne sortit de
prison que grice a lintervention du roi de Kus (Ethiopie) qui dépula
une ambagsade aupres de la Porte (c’est-d-dire moyenpant linter-
vention des 1égats éthiopiens qui se trouvaienten Perse 3 ¢ce mament). A
lamort de Qawad, Siméon retourna en Occident, pour attirer l'attention
de Yimpératrice Théodora sur les affaires d’Arabie, de Perse et d'Ethio-
pie, et mourut & Constantinople vers 532/3. JEAN v'Epuise, De beatis
orientalibus dans La~p, Anecdote syriaca, t. 11, p. 76-88. Cf. B. H.,
col. 83.



-

LA DECADENCE DE L’EGLISE DE PERSE. 159

son prédécesseur Qawad '. Rendu plus prudent par
Tadversité, celui-ci se réconcilia avec la noblesse et le
clergé mazdéen, et, sans doute pour faire oublier le
passé et reconquérir définitivement I'affection de ses
peuples, il lanca ses troupes contre I'empire byzantin.
Cette guerre dont le pseudo-Josué? nous a conservé
les détails commencga le 22 aolit 501. Les Perses et leurs
auxiliaires arabes ruinérent la Mésopotamie romaine.
Théodosiopolis (Res"aina), puis Amid tombérent entre
leurs mains. Des razzias formidables dépeuplérent les
contrées riveraines du Tigre et de I'Euphrate. Enfin
Anastase conclut la paix avec Qawad en l'année 506.
Le roi de Perse, rappelé dans ses domaines par la
guerre contre les Huns Hephtalites, accepta une tréve
de sept ans qui dura jusqu'au milien du régne de
Justin I.
Babai mourut vers ce temps, aprés un régne de

cinq années 3. Samort inaugura une période d'anarchie.
Sila, archidiacre de Babai et qui avait souscrit & sa

‘ place au synode patriarcal ¥, succéda au catholicos 3.

| 1. TABAR], P. 143, I. 5.

2. Chronique de Josué le Stylite, é6d. Martin; cf. Duvar, Lilt, syr.,

; P. 187-189. TaRARI, P. 146, 0. 1.

3. MARE, D. 44. "AMR, p.'22. BARHEBRAEUS, col. 84,

4. Syn. orient., p. 315.

5. Nous ne saurions décider si la vacance du siege dura un temps
notable. Toutefois, si nous admettions que I'élection nese fit pas immé-
diatement, nous obtiendrions une chronologie plus satisfaisante. Une
date est certaine : celle de l'élection de Maraba, swi celle de la mort

; de Babai l’est également : 502, ou, i la rigueur, commencement de
503. Comme le régne de Paul, prédécesseur de Maraba, a duré environ un
an, le schisme de Narsés et Elisée environ quinze ans (Syn. orient.,
P. 334), etlerégne de Sila environ dix-hultans, nous arriverions a une
suite assez acceptable : Sila 503-532(3, compétitions 323/4-539, Paul
539-540. Il conviendrait donc d’admettre un intervalle entre la mort de
Babai et celle de Sila. Il n'a rien &’invraisemblable et peut s’expliquer

| convenablement par I'absence de Qawad, occupé 4 guerroyer contre
| les Romains. Pailleurs, ‘Amr, dont la chronologie est désormais assez

| sore, place V'élection de S§ila dans la dix-huiticme année de Qawad,
année 816 des Grecs (508) (p. 22). Cf. Syn. orient., p. 324, n, 1.



160 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

11 était, nous disent les chroniqueurs!, fort instruit,
mais de meeurs peu recommandables, et assez enclin
au népotisme. Mare prétend qu'il aliéna le mobilier de
I'Eglise en faveur de son fils. Un prétre, du nom de
Mari, peut-dtre le Mari de Tahal dont se plaignait Si-
méon de Beit Arsam, s'insurgea contre I'autorité de
ce mauvais évéque. Mais Buzaq?, évéque de Hormiz-
dardagir, qui jouissait d'un grand crédit auprés de
Qawad, prit le parti du catholicos, qui triompha ainsi
de ses ennemis. Sila vécut donc en parfaite intelligence
avec le Roi des Rois. En bon pére de famille, il dési-
gna comme successeur son gendre, le médecin Elisée.

Les évéques jugerent le candidat trop peu recom-
mandable 3. Jacques, métropolitain d’Elam; Taimar,
métropolitain de MaiSan; Kusal, métropolitain de Ni-
sibe; Paul, métropolitain d’Arbel; Jean, évéque de
Karka de Maisan; Samuel, évéque de Kaskar; Narsés,
évéque de Hira; Josué, évéque de Zabe, et David d’An-
bar, élirent Narsés (I'évéque de Hira4?) et le consa-
crérent 4 Séleucie. Buzaq demanda au roi les
autorisations nécessaires 5. Les partisans d'Elisée
élevérent des protestations contre lintronisation de

1. MARE, p. 41, "AMg, p. 22. BARHEBRAEUS, col. 81.
2.1 faut lirc dans le texte arabe (MaRrE, p. 37, I. 1B et “Aumnm, p. 37,

1.13) (§ )5 et mon (§ )22

3. MARE, p. 42. "AMR, p. 22. BAREEBRAECS, cOl. 81.

4. D'aprés ‘Amg (p. 23), c’était un scribe instruit du Huzistan.

5. Il avait donc changé de parti. D'aprés un renseignement fourni
par*AMn (p. 22), un certain nombre de prélats ne se prononcérent ni
pour Narses, ni pour Elisée. Il cite parmi eux Jacques, métropolitain de
Gondesabur, Samuel de Kadkar (Syn. orient., p. 321}, et Paul le futur
catholicos qui aurait déjd succédé i son malitre Buzaq, en qualité d'é-
véque d’Hormizdardasir. D’autre part, MARE (p. 43) fait de Buzaq le patron
de Narsés. Il est possible de conciller les deux informations, en disant
que, tout d’abord, Buzaq, Paul et Jacques tinrentle parti de Narsés. Iis
s'en séparérent par la suite, mais sans se rallier 2 Elisée. "AMR (loc. cit.)
sait également qu'entre la mort de Sila et I'élection de Narsds, dix mois
entiers a’¢coulerent.



.

bl

LA DECADENCE DE L’EGLISE DE PERSE. 161

Narsés, et sacrérent & Ctésiphon le gendre de Sila,
grace a V'appui de personnages influents & la cour, et
sans attendre l'issue du procés canonique intenté &
son concurrent.

Les deux rivaux ordonnérent chacun des évéques
pour toutes les villes de leur ressort, et la confusion
devint inexprimable. Elisée surtout, qui peut-atre
avait les titres les plus contestables, parcourait le
pays en tous sens pour se recruter des partisans.

Narsés mourut le premier !. Elisée crut que ses
ambitions allaient se reahser, et que, délivré fort
opportunément de son compétiteur, il régirait seul,
sans contestation, toute I'Eghse orientale.

Mais le scandale de ses moeurs était trop notoire,
et il avait mécontenté trop d'évéques par ses procédés
arbitraires. Les prélats persans s’entendirent pour le
déposer et rayer son nom des diptyques, ainsi que
celui de Narsés 2, et ils choisirent Paul, dont les
Nestoriens 2 font I'archidiacre et le successeur de Bu-
zaq sur le siége de Hormizdardasir, et que Barhébraeus
appelle archidiacre de Séleucie. Chosrau I Anosarwan
lui témoignait de la faveur*, parce qu'en 533/4 il
s’était rencontré a point pour ravitailler d'eau 'armée
royale qui souffrait de la soif.

Le nouvel élu déploya un zéle méritoire. Mais il
était trés avancé en 4ge, et mourut bient6t, aprés un
an, ou peut-étre seulement deux mois de régne, sans
avoir pu achever I'euvre réparatrice rendue indispen-

1. MARE, p. 43. D'aprés ‘AMn, Narsés mourut 12 ans aprés son irtro-
nisation, soit vers 535.

2, Dans sa quatriéme lettre, Maraba a conservé le sens et peut-étre
le texte méme de la décision des évéques et des considérants qui fa
précédaient. (Syn. orient., p. 340 et 34 ; cité plus loin, ch. vui, p. 170.}

3. MARE, p. 23. ‘AMR, p. 23. Cf. BARHEBRAEUS, col. 89,

4. Ce prince avait succéd¢ a son pere Qawad en $31. Sur Pattitude
de Chosrau I envers les chrétiens, cf. Tasari, p. 160, n. 3.



162 LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE.

sable par les déportements de Narsés et d'Elisée !. Ce
soin incomba au successeur de Paul, Maraba I. Ce
prélat, I'un des plus distingués parmi les patriarches
orientaux, ne fut pas inférieur a sa tache difficile.

1. Il mourut, d’aprés ‘Aum (p. 23), en la sixiéme année de Chosrau,
an des Grecs 846 (537). Cette date ne concorde pas avec Ja chronolo-
gie que nous avons adoptée plus haut, Elle nous parait [ausse. Pour
I'accepter, en effet, il faudrait admettre gratuitement une vacance de
trois ans entre la mort de Paul et 1'élection de Maraba. (Cf. MARE, p. 43.
BARHEBRARUS, col. 89.)




CHAPITRE VII

LA REFORME DU VI® SIECLE

2 1.— Le régne de Maraba. Chosrau I et les chrétiens
(540-852).

Maraba?! était originaire de la contrée qui s’étend sur
la rive droite du Tigre en face de Hale, chef-lieu du
district de Radan ?. Bien que Saba eit vers 480
évangélieé ce pays?, beaucoup d’habitants étaient de-
meurés fidéles 4 la religion officielle. Le futur patriar-
che naquit dans une famille mazdéiste, et parait avoir
été fort attaché dans sa jeunesse & la doctrine de Zoroas-
tre. Il entra dans la carridre administrative et fut
nommé, dit le rédacteur anonyme de sa Vie, arzbed
de son bourg, puis assesseur du secrétaire du kamara-
gerd* de Beit Aramaye.

Rien ne semblait présager sa conversion au christia-
nisme, lorsqu'il fit, dans des circonstances assez im-
prévues, la rencontre d'un étudiant de Nisibe® qui
remplissait dans le district les fonctions de catéchiste,
Joseph surnommé Moise. Comme il se disposait a tra-

1. Les sources de la Vie de Maraba sont : BEp3AN, Histoire de Mar Ia-
balaha, etc.; Vie de Maraba, p. 206-274 ; “AMR, p. 23; MARE, p. 43-46;
BARHEBRAEUS, Chron. eccl., 11, col. 89-96. C[. AsseMaNI, Bibl. orient., 1N,
P- 15-80; DuvAL, Littérature syriaque, p. 218, 440; Synodicon orientale,
P. 318-331 et 540-562.

2. Vie, p. 211.

3. HOFFMANN, p. 1, n. 634, et ci-dessus, p. 152.

4. Vie, p. 210 et suiv.; cf. Syn. orient., p. 329, n, 2.

5, l-&Slao Bml Vie, p. 311,




AR e |

164 LA REFORME DU VI* SIECLE.

verser le Tigre en bac?!, Maraba y trouve installé le
catéchiste, revétu de 1'habit monastique. Ne pouvant
supporter un tel voisinage, le scribe paien expulse son
malchanceux compagnon et fait déposer son bagage
sur la rive., Mais une tempéte s'éléve, qui s'apaise seu-
lement lorsque I'étudiant a été enfin admis dans le bac.
Maraba supplie alors Joseph de lui pardonner. Celui-ci
lui répond qu'un disciple de Jésus-Christ ne doit pas
garder rancune. Frappé de cette mansuétude, Maraba
poursuit I'entretien et décide de se convertir. De re-
tour & Ctésiphon, il se fait instruire?, renonce & 'ad-
ministration, malgré les instances de ses supérieurs
hiérarchiques, et recoit le baptéme 3.

L’Ecole de Nisibe le compta bient6t au nombre de
ses disciples; il y manifesta les qualités d'un esprit
exceptionnel. 11 s’'attacha tout speclalement 4 un des
professeurs de 'Ecole, Ma‘na, qui devint plus tard évé-
que d'Arzun*. Quand ce prélat prit possession de son
diocése, Maraba le suivit, peut-&tre en qualité de syn-
celle, et convertit beaucoup de paiens et d’hérétiques 3.
Puis il retourna & Nisibe pour compléter ses études.

Mais son ambition n'était pas satisfaite. Beaucoup
d’écoliers se rendaient alors en terre romaine poury
perfectionner leur instruction théologique. Depuis 1'a-
vénement de Justin, la défaveur impériale était réservée
aux monophysites, et les chrétiens persans circulaient

1. MARE, p. 43; A, p. 23.
2. A Téglise de plitre, 11_33\, L

3. Au bourg d'*Akda,d’apres sa Vw p. 211; & Hira, d’aprés MARE, p. &4.

4. La mention de ce personnage, inconnu d’azlleurs, et I'épithete de
& wast qui accompagne son nom (Vie, p. 217) semblent prouver que
I'auteur de I'Histoire de Maraba était réellement, comme il le prétend,
un disciple du catholicos.

5. En vertu de sa charge de 18Nw ou catéchiste. Ces fonctions
¢tlaient souvent confiées temporairement 4 des étudiants de Nisibe, qui

complétaient ainsi, par des exercices pratiques, leur instruction théori-
que. Cf. J.-B. Cuasor, L'Ecole de, Nisibe, p. 30 du tirage a part.

——- - L L S gl il by - ey e ———



LE REGNE DE MARABA. 165

plus librement sur le territoire de 1'empereur oriho-
doxe. Maraba y fut attiré, nous dit son biographe !, par
le désir de visiter les Saints Lieux, et aussi par celui de
disputer avec Sergius, « un arien » fortement teinté de
paganisme, pour le convertir & la vraie foi 2.

11 rencontra & Edesse un Syrien nommé Thomas,
probablement un peu moins 4gé que lui. Les deux étu-
diants se liérent d'une étroite amitié 3, et Thomas ap-
prit le grec a son compagnon. Puis ils entreprirent de
concert la visite de la Palestine ot se rendirent ensuite
en Egypte. Maraba y aurait interprété les saintes
Ecritures 4 Alexandrie, en langue grecque .

11 ne manqua pas de faire un pieux pélerinage dans
ces solitudes fameuses ou des milliers de moines s’exer-
caient & la vie ascétique, suivant les vénérables tra-
ditions des « Péres du désert ». Puis il gagna Corin-
the et Athénes, et enfin Constantinople . Son séjour
dans la ville impériale est attesté par I'écrivain by-
zantin Cosmas Indicopleustes ¢. Voici comme il s'ex-

1, Vie, p. 2178,

2. Ce Sergius est le célebre médecin-philosophe, originaire de Res-
<aina, le plus savant personnage de son temps, dont Pinfluence sur la
culture littéraire syriaque fut considérable (R. Duvar, Litl. syr., p. 349).
Egalement versé dans la connaissance du grec et dans celle de l'ara-
méen, il traduisit un grand nombre de traités de théologie, de philoso-
phie, d’astronomie et de médecine. Théodore, plus tard évéque de Merw
er-Rud, fut un de ses disciples de prédilection.
© 3. Vie, p. 218.

4. Cela signifie sans doute qu’il suivit les cours de 1a célebre Univer-
'sité, ol Sergius lui-méme avait fait ses premiéres ¢tudes. Il peut aussi
avoir composé A Alexandrie cette traduction de I’Ecriture dont parle
¢Abdi%o* dans son Catalogue. Bibl. orient., IlI, p. 75. BARHEBR., Chron.
eccl., 1§, col. 89.

5. Vie, p. 219-220.

6. Cosmas composa, vers 547, son ouvrage sur la « Topographie chré-
tienne ».Mais ses voyages avaient été effectués entre 520 et 525. La rela-
tion qu'il en donne nous fournit desrenseignements précieux sur I'ex-
lension de I'Eglise de Perse a cette époque (P. G., LXXXVIII, col. 169). Ila
visité dans I'lle de Taprobane (Ceylan) une chrétienté;il ignore s'il o'y
en a pas au deld. A Male, sur la cote du Poivre, et & Calliana (Quilon), ila



166 LA REFORME DU VI° SIECLE.

prime dans sa Topographie chrétienne: « Je les airegus
[ces renseignements] de 'homme trés divin et du grand
docteur Patrikios !. Celui-ci, suivant 'exemple d’A-
braham, était venu de chez les Chaldéens avec Thomas
d’Edesse, alors étudiant en théologie, qui I'accompa-
gnait partout et qui maintenant, par la volonté de Dieu,
est mort & Byzance. Il m’a fait part de sa piété et de
sa science trés véridique, et c'est lui qui maintenant,
par la grace de Dieu, a été élevé au tréne sublime et
archiépiscopal de toute la Perse, ayant été institué la
méme évéque catholicos 2. »

Le voyage de Maraba a Constantinople doit se
placer entre les années 525 et 533. A cette époque,
d’autres docteurs orientaux se trouvaient dans la ville
impériale. Le plus connu est Paul le Perse 3. Un
travail récent de M. Mercati a montré, croyons-nous,
que ce personnage n'est autre que Paul de Basra,
métropolitain de Nisibe sous le catholicos Joseph.
Nous lui attribuerions volontiers et la traduciion de

aussi rencontré des chrétiens. Dans cette derniére viile, il y a méme
un évéque consacré en Perse. Il en dit autant des clercs de lile
Socotora. Voici ce texte trés important : « év Kaddidvg... xal énioxomég
dotiv &no Mepaidoc yetpotovodpevos' dpoiwg xal v 75 viioyw Tf xedlou-
pévy Atoonopidous xatd to abto 'Ivdixdv méAayoas, Evla xal ol wopor-
xolvieg “ENaqwioti dadolst..... xal xdmpuxoi elowv éx HepoiBog yetpoto-
voUpevor xai mepmopevor €v toig adtéb, xal Xptatiaveey wF66s.....
opotwg 8t wai Eni Béxtpowg xai OUvvorg xai Hépaag, xal dofnorg 'Ivdoi,
xai Hepooppevivig xal MAdos xal "Edapftaic, xal waoy 1§ yope Hsp-
otdog, xal Exxdnoiat dmegor xai Xpiotiavel daot whpmedet, xok pdp-
Tupeg WOINOL, kol ROVALOVIES HoUYAGTRL ¥,

1. Le grec Iarpixtog est Véquivalent grec du syriaque Mar Aba. On
pourrait en conclure que le véritable nom du patriarche était Aba =
pére, mais ce point n’est pas sar.

2. P. G., LXXXVIII, c. 3.

3. Per tn vita e gli scritti di Paolo il Persiano, Rome, 1899, p. 3, n. 23
p. 18, p. 46, n. 2. Cf. KN, Theodor von Mopsuestia und Junilius Afri-
canus, p. 263, 264, 337-343; Duvar, Litt. syr., p. 256-7; WRIGHT, Syriac
Lit., p. 122-3,

TR



LE REGNE DE MARABA. 167

la logique dédiée a Chosrau I et publiée par Land’,
et les Instituta regularia divinae legis 2, et cette
controverse avec les Manichéens, a laquelle font sans
doute allusion I'extrait cité par Assemani 3et la no-
tice du Catalogue d“AbdiSo‘. La dispute entre Paul
le Perse et Photin le Manichéen eut lieu par ordre
des « empereurs Justin et Justinien® », par con-
séquent entre le 1°" avril et le 1°F aolt 527 sous la
présidence du préfet Théodore Teganistes ®. Paul le
Perse était donc & ce moment dans les bonnes gréces
de la cour, et c’est pour cette raison qu'il put donner des
lecons d'exégése & quelques hauts personnages, parmi
lesquels un quaestor sacri palatii, I'africain Junilius.
Maraba n'atteignit pas sans doute 4 une telle re-
nommeée, bien qu'il ait paru, lui aussi, 4 la cour de'em-
pereur. Son séjour & Constantinople semble méme
avoir été assez bref. Il ne dura qu'une année, suivant
son biographe anonyme 7. Mare 8 nous apprend que
Maraba et son disciple furent invités & anathématiser
Théodore de Mopsueste et les docteurs nestoriens. Sur
leur refus, ils faillirent étre mis & mort. 1ls parvinrent
toutefois a s'échapper, et s’empressérent de mettre les
frontiéres de la Perse entre eux et leurs inquisiteurs.
Cette tradition nous semble de bon aloi. A la suite
du colloque de Constantinople qui eut lieu en 531 9,

1. Anecdota syriaca, 1V, p. 1-30.

2. Ed. Kiun, Instituta regularia divinae legis, dans Theodor von Mo-
psuestia und Junilius Afri als Exegelen, p. 465-528,

3. Bibl. orient., 111, p. 632, d'aprés la Declaratio officiorum d’Abulba-
rakaf.

4. Bibl. orient., 111, p. 88.

5. MERcATI, op. laud., p. 1T,

6. Op. laud., p. 26.

7. BEDJaN, Vie de Maraba, p. 221-22.

8. P. 4% :

9. Diegamp, Die Origenistischen Streitigkeiten im 6. Jahrhundert,
Munster, 1898; Maxsi, Coll. conciliorum, V1II, p. 817 et suiv. De plus, les




168 LA REFORME DU VI* SIECLE.

Justinien favorisa quelque temps les monophysites .
En 535 'un d’entre eux, Anthime, fut nommé patriarche
de Constantinople, Sévére d’Antioche, rappelé d’exil,
fit une entrée triomphale dans la capitale de I'empire.
On peut penser que le parti vainqueur se livra & des
représailles,

S'ils furent obligés de tolérer les moines dyophysites
de la capitale, les Sévériens étaient tenus i moins de
ménagements a I'égard des étrangers. Il est assez
vraisemblable que Paul le Perse, Maraba, Thomas,
et les autres Syriens qui résidaient 4 Constantinople
durent opter entre le bannissement et le désaveu des
doctrines de Théodore. Ajouterons-nous que, de re-
tour dans le patriarcat d’Antioche, ils avertirent 1'é-
véque de cette ville, Ephrem, du danger que courait
I'orthodoxie dyophysite? Ce n’est 1a sans doute qu'une
conjecture, mais qui nous semble assez fondée. « Ser-
gius de Res‘aina, dit M. Duval?, se rendit en 535 &
Antioche pour se plaindre des mauvais traitements
de I'évéque Asylus. Ephrem, appréciant ses qualités
diplomatiques, le charge d'une mission pour le pape
Agapet. L'intrigant médecin s'embarque pour Rome,
accompagné d'un jeune architecte du nom d'Eusta-
thius. Il raméne Agapet & Constantinople et, avec son
aide, le pape obtient I'expulsion de cette ville des mo-
nophysites # », Si l'on réfléchit que Sergius était le
maftre de Maraba (et peut-étre celui de Paul le Perse),
on pensera que les fugitifs purent lui faire part des

Origénistes furent condamnés i ce colloque. Or, plusieurs des partlisans
de Théodore de Mopsueste étaient alors accusés d'origénisme. L'accu-
sation n'était certainement pas sans fondement, comme le prouve la
fondation, en Perse, du parti Henanien. Cf. ch. 1x, p. 279.

1. Cd. DIEnL, Justinien, p. 344 et suiv,

2. Duvaw, Litt. syriaque, p. 365.

3. En 536, DIERAMP, 0p. cil., p. 36. "

.



LE REGNE DE MARABA. 169

mauvais traitements qu'ils avaient endurés dans la
ville impériale. Il est, en outre, possible que Thomas
d’Edesse ait accompagné Sergius dans son am-
bassade & Constantinople et se soitfixé ensuite dans la
grande cité, ol il mourut quelques années plus tard,
suivant Cosmas Indicopleustes !, trés probablement
avant 543, date du premier édit contre les Trois Cha-
pitres.

Maraba retourna a Nisibe?. Sa joie de se retrouver
au milieu de ses coreligionnaires fut bientét tem-
pérée par le spectacle des déchirements intérieurs
de I'Eglise nestorienne. Désabusé, il voulut se retirer
au désert, pour y reproduire dans quelque grotie
ignorée les prodiges d’ascétisme qu'il avait admirés
dans les « laures » de Palestine ou les monastéres d’'F--
gypte. « Mais, dit son biographe, quand les évéques
de 1'éparchie V'eurent appris, il fut décidé qu'on ne
lui permettrait pas de sy rendre, et il passa un
certain temps dans I'enseignement3. »

1. P. G., LXXXVIII, col. 13.

2. Vie, p. 223.

3. Ce texte ne permet pas de décider si Maraba enseigna 4 Nisibe ou
a Séleucie, comme le veut Mare (p. 44), qui lui rapporte la fondation de
Pfcole de cette ville. Ce fut sans doute pendant ce temps qu'il composa
ou acheva ses commentaires sur I'Ecriture sainte. Il avait aussi rap-
porté d'Oceident une traduction de Théodore de Mopsueste faite avec
l'aide de Thomas d’Edesse (MiRrE, loc. c¢it., B. O. 1Il, p. 86, n. 1). ‘Arar
(p. 24) énumére parmises disciples : Narsés, évéque d'Anbar, Jacques,
métropolitain de Beit Garmai, Paul, métropolitain de Nisibe (qui fut
plutdt son condisciple), Ezéchiel, évéque de Zabg, qui devint catho-
licos, Ramio® et Isaie qui lui succédérent dans la direction de I’Ecole
de Séleucie, Moise, évéque de Karka de Ledan (Sy=n. orient., p. 368),
Bariabta, évéque de Sahrqart (ibid.), David, métropolitain de Merw (de-
posé par Maraba), Subhalemaran, évéque de Kaskar {Syn. orient.,
p. 366), Sergius, qui enseigna i Arbel un certain Jacques, Thomas
d’Edesse (mais celui-ci était vraisemblablement retourné & Constanti-
nople), et Qayura qui prit soin du maltre, I'assista 4 ses derniers
moments et Je Gt ensevelir i Hira.

Lexistence de I'Ecole de Séleucle a cette époque me semble probléma-
tique. 8a fondation par Maraba s’accorde mal avec ce que nous lisons

10



170 LA REFORME DU VIe SIECLE.

La science profonde et variée dont il y fit preuve,
et une austérité de vie qui ne se dJémentit jamais
accrurent sa renommée déja fort grande. Lorsque le
le vieux catholicos Paul descendit dans la tombe, tous
les suffrages se réunirent sur la téte de Maraba avec

Pagrément du roi!. On vit alors cette chose inouie ]us-
que-la dans I’ Lghse nestorienne : un catholicos nommé
sans brigue et sans fraude, et qu'il fallut arracher de
sa cellule pour Y'asseoir de force sur le siége prima-
tial de I'Orient. C'était en la neuviéme année de
Chosrau Anosarwan, vers le mois de février 540 2.

Lenouvel élu se mit courageusement a la tache; il en-
treprit de corriger les désordres causés dans I'Eglise
orientale par les discussions de ses chefs, et, comme
le dit Klie de Damas, « il y réussit au dela de toute
espérance ® ». Déja, « avec l'aide de Chosrau, Paul
avait rétabli I'unité et décidé qu'a aucun des compé-
titeurs on ne pourralt donner le nom de catholicos * ».
11 avait jugé que « ni Elisée ni Narsés n'avaient regu
constitutionnellement l'ordination du patriarcat. En
effet, 1a cause de Mar Narsés qux avait été élu d’abord
n’était pas encore jugée quand Elisée se mit lui-méme
a faire opposition, et il posa ainsi la premiére base
de la perturbation. De plus, la chose n’étant pas

dans sa Vie : que lorsqu’il fut élu catholicos, les évéques envoyérent
une petite flottille de barques pour le chercher. 11 n’était donc pas a ce
moment a Séleucie. Quoi qu'il en 80it, sa carriére de professeur dut étre
assez courte : cinq ou six ans environ.

1. Vie, p. 224. « Il fut choisi pour le grand gouvernement du catho-
licat par tous les métropolitains et évéques, et par tous les clercs et
fideles qui se trouvaient dans les villes, sans qu'il le siit. 11s envoyérent
a sa recherche des barques de la partdu Roi des Rois. »

2, MARE, P. 44 ‘AMR, p. 24. BARHEBRAEUS, col. 89, dit & tort que Maraba
fut consacré dans la 6 année de Chosrau; cf, Syn. arient., p. 318, n
{et3.

3. Bibl. orient., III, p. 8.

4. Syn. orient., p. 320.



LE REGNE DE MARABA. 11

encore jugée, Narseés, de son cdté, s'empara précipi-
tamment de I'autorité, irréguliérement, alors qu'on ne
savait pas encore lequel des deux triompherait ! ».

Mais il était réservé a4 Maraba de tirer les consé-
quences du principe énoncé par son prédécesseur.
« On statua que si, dans un seul siége, il n'y a
qu'un évéque institué avant la dualité, il reste lé-
gitime. §'il y en a deux, on choisira le plus vertueux,
et 'autre le servira comme prétre. Que si tous deux
sont également vertueux et orthodoxes, celui qui a été
institué le premier sera confirmé dans I'épiscopat.
L’autre renoncera aux fonctions épiscopales, mais sera
désigné comme successeur. Sitous deux sont indignes,
ils doivent étre déposés et servir dans l'ordre qu'ils
avaient auparavant 2. »

Telles furent les décisions prises dans le synode
tenu, suivant 'usage, par le nouveau patriarche im-
médiatement aprés son élection. Il restait & les faire
exécuter. Il semble que, dans le Nord, la réforme se
soit accomplie sans difficulté, soit parce que les déré-
glements y étaient moins grands, soit & cause du pres-
tige personnel de Maraba et des métropolitains qui
s’associérent 4 son ceuvre 3. Mais la Basse-Chaldée, la
Susiane et la Perse propre, terre classique des schismes
et des révoltes, réclamaient des soins particuliers.
Non seulement les deux compétiteurs avaient pourvu
de candidats les siéges épiscopaux de ces contrées,
mais, comme nous ’avons vu plus haut, certains évé-
ques s'étaient proclamés indépendants de I'un et 1'autre
catholicos. Enfin de simples intrigants, Tatmai 4, dans

1. Loc. cit.

2. Syn. ordent., p. 321.

3. Toutefois, quelques années plus tard, la discorde régnait & Nisibe

(Syn. orient., p. 349).
4. Syn.orient., p. 322, 3235, 326, 321,




152 LA REFORME DU VI¢ SIECLE.

la Méséne, Abraham fils d’Audmihr?, dans la Su-
siane, s’emparaient des églises et consacraient, moyen-
nant finances, quiconque aspirait a I'épiscopat.
Maraba résolut de visiter en personne ces régions
si troublées, et de s’y faire accompagner des clercs de
son église patriarcale, des métropolitains et des évé-
ques de son obédience. Le Synodicon a enregisiré le
compterenduofficiel de ce voyage?. Maraba alla d’abord
a Pérozsabur 3, puis dans le pays de Kaskar ol le rejoi-
gnirent Paul, métropolitain de Beit Lapat, Salmai de
Ledan, Mihrnarsé de Zabs, Silade Hormizdardasir, Eli-
sée de Suster, Chosrau de Suse. Ils choisirent un évéque
pourle siége de Kaskar, aprés avoir déposé deux concur-
rents indignes. Accompagnés du prélat légitime, Sa-
mauel, ils se rendirent en Méséne, déposérent del'épisco-
pat et interdirent temporairement de toute fonction
presbytérale ou diaconale, et méme de la communion
laique, I'intrus Taimai. Ils installérent 4 sa place surle
siege de Prat I'évéque Jean. Le synode ambulant se
dirigea vers Hormizdardasir, d’ou, aprés avoir réglé

"quelques différends, on monta vers la Perse propre. A

Rewardasdir, on déposa deux usurpateurs, et, aprés
avoir revalidé les ordinations faites par eux, on choisit
Ma‘na comme métropolitain?.

Celui-ci se joignit & ses collégues et I'on redescendit
dans le Huzistan. Elisée de Suster fut délivré d'un com-
pétiteur 3, et de la les évéques se dirigérent vers Beit

1. Syn. orieni., p. 324, 325, 326, 328, 330. \

2. Syn. orient., p. 321 et suiv.

3. Anbar, sur PEuphrate, qui est appelée ici « ville des Arabes» comme
dans la Passion contemporaine de Grégoire (HOFFMANN, Ausziige, p. 83).

4, LA aussi, sans doate d’accord avec les évéques du Sud-Est, le pa-
triarche régla la situation des lointaines églises du Ségestan o1l ne pou-
vait songer i se rendre en personne. Syn. orient., p. 325 et 343.

5. Siméon de Nisibe. Il se soumit, conserva ses fonctions ecclésiasti-




LE REGNE DE MARABA. 133

Lapat. La grande métropole était en pleine révolte
contre son chef légitime, 1'évéque Paul'. Abraham
fils d’Audmihr, aprés s'étre fait consacrer contraire-
ment & tous les canons, s'était d’abord soumis au mois
de Sebat de la neuviéme année de Chosrau (février
540), c’est-a-dire trés peu de temps apreés I'élection de
Maraba, et sans doute dans le sein méme de 1'assem-
blée qui avait élu le catholicos 2.

Mais il s’enfuit précipitamment de la province pa-
triarcale, et, profitant sans doute de 'absence de Paul
qui avait rejoint le catholicos au début de son voyage,
il souleva de nouveau Beit Lapat et se recruta un parti
parmi les fidéles les moins recommandables. Il se
saisit d'une église de la ville avec la complicité de quel-
ques nobles3. Cette église portait le nom de Mihrbuzid
et parait avoir appartenu a une riche famille du lieu 4.
Les évéques, les métropolitains et le patriarche intenté-
rent une action en restitution et gagnérent leur procés
devant toutes les juridictions?® etenfin devant les grands
officiers du Huzistan, dont plusieurs cependant avaient

ques et donna sa signature i l'assemblée de Beit Lapat (Syn. orient.,
Pp- 331, n° 12).

1. Qu'il ne faut pas confondre, comme MARE (p. 43), avee son homo-
nyme le catholicos.

2. C'est du moins ce que je crois pouvoir induire des signatures
{Syn.orient., p.328;cl. aussi p. 327), ol se rencontrent les noms de vingt
prétres et de douze diacres, membres du clergé de Séleucie-Ctésiphon,
et ceus de trois évéques : Henana, métropolitain d'Adiabéne, David,
évéque de Mazon, et Jean, deé Paidangaran, peut-étre les conscécrateurs
de Maraba (p. 328). — Abraham avait déja €té condamné par Paul
(Syn. orient., p. 325 et 326) avec ses consécrateurs Taimai, I'intrus de
Mésgne, Barsahdg et Berikmaréh ; il se soumet au synode patriarcal, se
révolte de nouveau, encourt une peine afflictive et infamante devant les
tribunaux du Huzistan, et enfin I’excommunication dé¢finitive 4 Beit
Lapat. On peut juger par 13 de son opiniitreté.

3. Syn.orient., p. 328.

3. Nous ne counaissons pas, en cfiet, de martyr de ce nom qui pu
é&tre le titulaire de 1'église.

5. Syn. orient., p. 329, n.1, 2, 3, 4

10.



174 LA REFORME DU VIe SIECLE.

¢été les patrons et les fauteurs d’Abraham. Celui-ci fut
rasé et condamné a la prison perpétuelle. Graced de
hautes complicités, il réussit & s’échapper, laissant a
d’obscurs comparses le soin de purger leur peine. Sans
doute, les autorités civiles ne prétérent, en cette occa-
sion, au patriarche qu'un concours médiocrement em-
pressé. Maraba dut se borner a porter de nouveau
contre l'insaisissable révolté une terrible sentence :
non seulement Abraham fut déclaré « suspens » de tout
ordre ecclésiastique, comme & Séleucie, mais on lui
interdit encore l'entrée de 1'église, lui laissant seule-
ment espérer la communion laique, s'il venait & rési-
piscence.

Ce pacte solennel, par lequel les pasteurs légitimes
abolissaient le schisme des provinces méridionales’, fut
signé du catholicos, des métropolitains du Huzistan et
du Farsistan, de huit évéques, de trente prétres, des-
servants de quatre églises, enfin d'un grand nombre
de délégués laiques de Karka de Ledan, de Beit Lapat,
d'Hormizdardasir et de Suster 2.

Le voyage du catholicos se termina officiellement a
Beit Lapat3. L’acte qui en fut dressé porte, dans le

1. La pacification du Huzistan ne fut quapparente. Le métropolitain
Paul mourut bientdt et Maraba, alors en exil, fut obligé dese réserver ex-

‘pressément la nomination de son successeur en vue de prévenir des

troubles (Syn. orient., p. 349-350).

2. Cessignatures de laiquessont trés intéressantes. Elles montrentque
dés cette époque les chrétiens occupaient des situations trés en vue,
surtout dansle monde commercial. Parmi ceux de BeitLapat, par exem-
ple, nous relevons les noms du président des marchands, du président
des argentiers, du chef des orfé vres et du chef des étameurs (p. 332} A
noter les gignatures de Wardayb, qarugbed (chef des ouvriers), Abraham
dit Ahouhi, artastansalar de Irankourrah Khosrau (p. 33%; ¢f. TaBagr,
p- 58, n° 1), et Koudboudad, richanoular (?). Si I'interprétation proposée
par M. Chabot du titre d’Abraham est exacte (p. 331, n. 3), d’importants
commandements militaires auraient été confiés i des chrétiens. Mais la
lecture du texte est incertaine et la restitution peu siire.

3. C'est probablement pendant son séjour & Beit Lapat qu'il visita les




LE REGNE DE MARABA. 175

Syrodicon, le titre de « Pragmatique des réformes
provinciales ! ».

Avant de se séparer de ses collegues, Maraba réso-
lut d’adresser une encyeclique « aux amis de Dieu, les
métropolitains et les évéques, et & tout le clergé des
chrétiens de I'Orient ». « Maintenant, écrit-il 2, que, par
la gréce de Dieu, et par le soin du Roi des Rois Chos-
rau..., la dualité du principat a cessé, que l'unité du
gouvernement du siége catholique est consolidée et
que la plupartdes provinces sont réformées? et pacifiées,
il nous a paru nécessaire que les rangs des fidéles sé-
culiers soient réformés, comme l'ont été les ordres des
directeurs (c¢'est-a-dire le clergé). » Des abus considéra-
bles s’étaient produits pendant la période du schisme.
A l'exemple des Perses, les chrétiens s'étaient alliés a
des fernmes, leurs proches parentes, et, comme le dit la
lettre III 4, « 4 1a femme deleur pére ou du frére de leur
pére, a leur tante, sceur, bru, fille, tante, belle-fille, ou,
a I'exemple des juifs et des paiens, & leur belle-sceur ».
Ces infractions aux canons ecclésiastiques sont sévére-
ment réprimées. Aux clercs le catholicos accorde un
délai de deux mois, ou au plus d'un an, pour se sou-
mettre et se séparer de leur compagne illégitime, sous
peine d'étre interdits et privés de la communion laique.
bourgs de la Susiane auxquels est adressée sa deuxieme lettre. Sym.
orient., p. 551,

1. Syn. orient., p. 320.

2. Syn. orient., p. 332, 334,

3. Il ne semble pas que, pendant son voyage, Maraba se soil appli-
qué spécialement a réformer la doctrine théologique. Toutefois, sa
deuxieme lettre, adressée 4 des églises de Susiane, renferme un abrégé
de christologie. Il est assez difficile de déterminer & quelle sorte d'er-
reur le patriarche entendait s’opposer. On peut penser que c'est i un
nestorianisme trop rigide: « Le Christ n’est pas un homme simple, ni
Dieu dépouillé du vétement de I'humaRité dans lequel il s’est montré...
Que quiconque introduit une quaternité dans la Trinité sainte et im-

muable soit anathéme! » (Syn. orient., p. 553.)
4. Syn. orient., p. 335 et suiv.



176 LA REFORME DU Vi SIECLE.

Aux laiques, que l'ignorance de I'Ecriture rend plus
excusables, Maraba permet de garder leur femme, s'il
leur semble trop dur de la quitter, moyennant la pé-
nitence canonique d'un an de jedne, accompagnée de
larges auménes. Mais si, aprés la promulgation de la
loi, de nouveaux abus se produisent, il n'y aura pas de
peines assez séveres contre les délinquants. 1ls seront
interdits et privés méme de la sépulture ecclésiastique :
« Qu'ils aient la sépulture d'un Ane, comme les bétes
dont ils ont imité lavie! »
Ces réglespromulguées, Maraba revint & Séleucie’,
probablement en janvier-février 541. « Il retourna a
son trone, écritle rédacteur de sa Vie?, et aux villes de
son siége, consacrant ses nuits & répondre, par deslet-
tres qu'il envoyait dans les provinces, au sujet du gou-
vernement ecclésiastique, et ses journées & l'interpré-
tation des Ecritures divines jusqu'a laquatriéme heure,
et de la quatriéme heure jusqu'au soir & juger les pro-
cés et & dénouer les querelles des fidéles entre eux et
| des paiens avec les fidéles, et les églises étaient floris-
| santes dans toutes les provinces de sa juridiction pa-
triarcale. »

Cette prospérité devait étre de courte durée 3, Quel-
ques mois encore, et la haine des mages déchainera une
nouvelle persécution, coincidant avec la reprise des
hostilités entre Byzantins et Perses.

| 1. D'aprés la Vie (p. 223), Maraba, sitdt les évéques congédiés.
« monta A la rencontre du Roi des Rois, entra en sa présence et fut regu
par 1ui », 'avant de revenir a Séleucie. Cetle expression « monter » 8i-
gnifierait que le roi se trouvait alors dans ses quartiers d’été du coté
de la Médie. Mais, en 540, Chosrau préparail sa campagne conire les
Byzantins. Il se peut donc qu’il ne faille pas trop prendre a Ia letire

| I’expression de I'hagiographe.

| 2. P. 223-6. .

| 3. Dans la Passion de Grégoire, HOFFMANX, Ausziige, p. 74 et 81, Phagio-

| graphe anonyme dit que les ¢hrétiens jouirent d'une paix profonde de-
puis la mort de Perdz jusqu'a la dixieme année de Chosrau (484-540).



LE REGNE DE MARABA. 177

L.es historiens grecs ont conservé le souvenir de cette
guerre atroce auprés de laquelle les campagnes de
Qawad ou les incursions des Arabes (527-531) ne sont
que des escarmouches. Profitant des embarras de Jus-
tinien, dont la politique italienne absorbait les meil-
leures ressources, et prétextant, non sans fondement
peut-étre, que 'empereur byzantin sollicitait les Huns
Blancs a la révolte, « Chosroés! sejeta surla Syrie etla
mit & feu et & sang, rangonnant les villes, pour la plu-
part incapables de résister, emportant par la force les
places quiosérent se défendre, massacrantles habitants
ou les emmenant en esclavage. Il poussa ainsi, pillant
et ruinant tout sur sa route, jusque devant Antioche, la
plus belle, la plusriche de toutes les villes de I'Orient
romain, et cette capitale de la Syrie, tombée, aprés une
courte résistance, au pouvoir du vainqueur, connut tou-
tes les miséres et toutes les horreurs de la guerre : ses
églises furent dépouillées, ses édifices brilés, sa popu-
lation — du moins ce qui avait échappé a la tuerie —
transportée tout entiére en captivité au dela de I'Eu-
phrate?; et, pendant que, s’avancant jusqu’ala Méditer-
ranée, Chosroés en prenait en quelque sorte une sym-
bolique possession, les généraux impériaux assistaient
impuissants & ces désastres ».

De 540 2545 les armées persanes attaquérent sansré-
pit la Lazique (541), la Comagéne (542),1'Arménie (543),
la Mésopotamie (544).

Les chrétiens de Perse subirent le confre-coup de
ces luttes. 1ls n’étaient plus, comme au temps d’Anas-
tase, protégés par les dissidences théologiques, qui, en

1. Dienuw, Justinien, p. 215.

2, Sur la fondation de la Nouvelle-Antioche, cf. HOFFMANN, n. 834
TABARI, p. 165, n. 4. Le synode de Joseph conlient la signature d'un
Claudianos, métropolitain de Mahozeé Hedata. Il n’est pas bien sdr qu'il
s’agisse de Ia Nouvelle-Antioche (Syn. orient., p. 366 et 676).



478 LA REFORME DU VIe SIECLE.

epposant l'orthodoxie persane au monophysisme de
Fempereur byzantin, garantissaient aux yeux du Reoi
des Rois la fidélité de ses sujets chrétiens.

Lors donc que, dans la dixiéme année de son régne,
Chosrau quitta sa résidence pour aller guerroyer contre
les Lazes, les mages purent donner libre carriére 4 lenr
zéle religieux. La Vie de Maraba nomme leur chef :
le grand mobed Dadhormizd !.

La persécution n’atteignit pas les proportions gi-
gantesques de celle de Sapor. La Passion de Grégoire
la caractérise en disant que la ol les chrétiens étaient
en minorité, on détruisit les églises et surtout les cloi-
tres?. On arréta aussi les nobles persans qui avaient
embrassé le christianisme ; parmi eux : Pirangusnasp,
qui avait pris le nom de Grégoire, et lazdpanah, dont
les actes nous ont été conservés 3.

Le premier s'était converti dans la trentiéme année
du régne de Qawad (518) et dut, pour ce fait; s'en-
fuir et se cacher, abandonnant le commandement
militaire des pays de Gurzan et Arran que le roi lui
avait confié. Mais lorsque, en 522, la guerre éclata dans
ces régions entre les Romains et les Perses, Qawad
réintégra Grégoire dans sa charge. Celui-ci fut mal-
heureux a la guerre; les Romains s’emparérent de
luiet le conduisirent & Justin qui se l'attacha en le
comblant d’honneurs et de présents. En 533, Zabergan
vint & Constantinople pour conclure une tréve, a la
suite des brillants faits d’armes de Bélisaire. L.'ambas-
sadeur persan donna un sauf-conduit & son compatriote
et le ramena dans son pays, od Chosran lui confia le

1. P, 236,

2. HOFFMANN, Auszige, p. 18,

3. HOFFMANN, loc. cil., et p. 81. Bepiax, Vie de Iahbalaha, de trois auires
alriarches et de quelques laiques nesloriens, p. 357 et 394.



LE REGNE DE MARABA. 179

méme commandement qu’autrefois !. Mais lesintrigues
des mages le firent de nouveau destituer et emprison-
ner, a la requéte d'un de ses parents nommé Mihran 2.
Grégoire, chargé de fers, fut amené dans un bourg
voisin de Séleucie, pour y étre gardé a vue. Sa dé-
tention dura tout I'hiver, depuis le mois de novembre
jusqu’au départ de Chosrau pour son expédition contre
la Comagéne (541/2). Mais la persécution ne ralentit
pas son zéle, ilconvertit ses codétenus, et, parmi eux, des
dignitaires du royaume?. La fureur des mages s’en ac-
crut. Chosrau s'était mis en marche dans la direction
de Pérozdabur dont il voulait faire sa base d’opérations
pour ravager la vallée de I'Euphrate. Mihran I'y rejoi-
gnit et requit impitoyablement la mort de son cousin.
Ses instances eurent raison des hésitations du roi, et
Grégoire fut mis a mort le vendredi de la sixiéme se-
maine de Caréme, dans un chiteau fort situé aux envi-
rons de Pérozsabur (542)3.

Tazdpanah 4 était un noble persan des environs de
Karka de Ledan, chef-lieu de la Susiane. Converti par
des moines, il résista & toutes les sollicitations et aux
promesses qu’on lui fit de lui donner lacharge de grand
mobed, s'il consentait & renier Jésns-Christ. 11 était
emprisonné depuis cinq ans lorsque mourut Grégoire .
Les mages I'emmenérent a Séleucie, puis & Pérozsa-
bur, ot se tenait le roi. Une sorte de concile maz-
déiste ¢ se réunit sous la présidence du mobed su-

1. Ce détail me semble snjet & caution.

2. Commandant des armées persanes en Lazique et en Ibérie. Hoer
MANN, Auszige, p. 82.

3. DANARHIT? peut-&tre Hit. HOFFMANN, Auszige, p. 8%, n. 764,

4. HorrMany, Auszige, p. 87 et suiv, BEDJAN, p. 394-416.

8. 11 faut donc qu’on ait commencé i inquiéter les chrétiens de Su-
siane vers 537/8. :

6. Sur ces conciles, cf. Vie de Maraba, p. 228 et suiv. et Acta S. Sirae
dans Acta SS., 18 maji, 1V, 181, ch. xxm.,



180 LA REFORME DU VI¢ SIECLE.

préme et I'on donna & Iazdpanah le choix entre les
honneurs s’il apostasiait, et la mort s'il refusait d’o-
béir. Il parait que lazdpanah attaqua, en plein concile,
la religion de Zoroastre. Les mages, qui craignaient
que les chrétiens, apparemment fort nombreux dans
la région, ne délivrassent par la force lear coreli-
gionnaire, le firent décapiter sur la route de Séleucie.

Trois ans plus tard (545)?, un autre converti, “Awida,
originaire de Beit Kussayeé, district peu éloigné de Sé-
leucie, fut également condamné 4 mort. Mais sa cons-
tance toucha tellement les bourreaux qu'ils se conten-
térent de lui couper I'extrémité du nez et des oreilles.
La persécution s'arréta sans doute cette année méme, a
cause de la conclusion d'une tréve avec Justinien qui
stipula pourles chrétiens de Perse la liberté religieuse.

Elle s'était étendue non seulement aux laics qui
avaient abandonné la religion officielle, mais aux
membres du clergé et aux évéques, a ceux surtout dont
le zéle et l'intelligente habileté multipliaient les con-
versions parmi les mazdéens. La Passion de Grégoire?
nous rapporte que, dés le début de la tourmente, plu-
sieurs prélats accoururent a laPorte pour se plaindredes
‘mauvais traitements dont ils étaient I'objet, et présenter
des réclamations au sujet des dégéts matériels, des-
tructions d’églises et de cloitres, dont ils étaient victi~
mes. Mais les temps étaient changés. Au lieu de leur
faire justice, on les emprisonna avec les prétres et
les diacres qui les accompagnaient. Un grand nombre
d'autres furent incarcérés sur l'ordre direct des gou-
verneurs de province. Nous connaissons les noms de
deux de ces confesseurs : Salmat, évéque de Ledan, et
Mihrnarsé, évéque de Zabé, dans I'éparchié patriar-

1. HOFFMANN, Auszige, p. 91, BEDIAN, D, 414, éerit 3 tort jjsas.,
2. HorFMANN, Auscige, p. 82,



LE REGNE DE MARABA. 181

cale, mais nous ignorons leur sort définitif. Tout
porte & croire qu'ils furent libérés, aprés une assez
longue détention.

Le chef des chrétiens d'Orient, I'illustre catholicos
Maraba, eut, lui aussi, beaucoup & souffrir de la
haine des mages!. S’il ne versa point son sang pour
la cause chrétienne, il mérita bien, par les tourments
qu'il subit au cours d'une captivité qui dura presque
autant que sa vie, le titre glorieux de martyr que
lui décerna la piété de ses disciples.

A peine de retour des lointaines contrées ou il avait
été abolir les suites du déplorable schisme de I'Eglise
orientale, Maraba fut.sommé de comparaitre devant
le concile des mages du Beit Aramayé?. Le catholicos
comparut libre, & ce qu'il semble. Le mobed supréme,
Dadhormizd, présidait I'assemblée. Deux hauts per-
sonnages, le « Sahrdawar® » Adurpareh et le rad de
Perse, accusérent l'évéque d’avoir profité de son
voyage sur le versant méridional du plateau iranien
pour convertir des mazdéistes et pour interdire aux
chrétiens, sous peine des censures ecclésiastiques, de
continuer certaines pratiques paiennes, comme de
manger la chair des animaux sur lesquels les mages
avaient prononcé leursincantations. Aprés unsimulacre
d’interrogatoire, Dadhormizd se présenta devant le roi
et en obtint la permission de livrer Maraba au pasaniga
rusphan *, c’est-a-dire au directeur des prisons. Nous

1. Les controverses christologiques sont étrangéres i celte peraécu-
tion. Barhébraeus, qui dit le contraire, a sans doute confondu Chosraul
et Chosrau I Chron. eccl., 1L, col. 91.

2. BEDIAR, Hislotre..,, p. 226. Ce concile ne doit pas étre confondu
avec celul dont il est parlé plus haut dans la Passion de Grégoire et qui
eut lien en %42. Celui-ci doit étre placé un an plus tot.

3. Ce terme est traduit par M. Hoffmann (Auszige, p. 65) : Reichs-
sekretir. Le sahrdawar était probablement le chel supréme des scribes.

4. Qovod |oatmd ou D103 ; Seopopiial.

LE CBRISTIANISME. 11




182 LA REFORME DU VI¢ SIECLE.

inférons de ce passage que le mobed supréme, aprés
Tavoir fait saisir & Séleucie ou dans les environs,
I'avait entrainé & sa suite dans les rangs de I'armée
royale qui s'acheminait vers le nord de I'Empire
(hiver 540/1).

Mais l'exécution du catholicos fut différée. Sans
doute, les mages n'osérent pas abuser de leur victoire.
Ils craignaient que le roi ne leur stt quelque jour
mauvais gré d'un zéle trop hatif. C’était chose grave
que de mettre & mort le chef des innombrables chré-
tiens de la Perse, au risque de provoquer une révolte,
alors que Chosrau n’avait pas trop de toutes ses forces
pour soutenir 'effort des légions byzantines. Clest
peut-étre ce que se chargea d'expliquer un notable
chrétien de Séleucie, ‘Abrodaq '. En tout cas, son
intervention dans le procés de Maraba fut des plus
désagréables aux mages auxquels il ne ménagea pas
les reparties malicieuses. Il assura méme Dadhormizd
que, s'il voulait s’instruire a 1’école du catholicos, il
demanderait sous peu le baptéme. L'ironie parut trop
ameére, et les mages cherchérent & {uer I'audacieux
interrupteur. Mais les obligations de la charge publique
qu'il exercait I'avaient fort opportunément rappelé a
Ctésiphon.

L’escorte royale poursuivait lentement sa route vers
le Nord, et, sur leur passage, les dignitaires mazdéistes
recueillaient les accusations plus ou moins fondées
que les fonctionnaires de tout ordre et des chrétiens
renégats 2 formulaient contre le patriarche. Le rad et
le mobed de Beit Aramayé se joignirent a leurs collé-

1. HOFFMANN, op. cil. ,- p. 89, n. 810. La conjecture gu’il propose est
vérifiée par l'orthographe !Dgei:( de notre Vie.

2, Notamment un certain Dendad de Samarra. BEpiaN, Vie..., p. 234
et suiv.




LE REGNE DE MARABA. 183

gues de la province de Pars. Ils reprochaient au pré-
lat de soustraire & leur juridiction les procés que les
fidéles avaient engagés entre eux; c'était tarir une
source assurée de profits. Crime irrémissible, en
vérité. Les réglementations de Maraba au sujet du
mariage des chrétiens dérangeaient aussileurs calculs
intéressés. Sentant qu'il n’obtiendrait pas de I'évéque
de Séleucie une révocation pure et simple de ses
ordonnances canoniques ', Dadhormizd se contenta
d’exiger une concession : ne pourrait-on pas laisser
en I'état les unions contractées avant l'accession de
Maraba & la dignité patriarcale? Tout fut inutile.
En vain les mages se retranchérent-ils derriére une
prétendue injonction du roi. Maraba se refusa a tous
les compromis. I1 se sentait fort de sa conscience, et
aussi de la faveur 2 de Chosrau, qui, lorsqu'il rencon-
trait le catholicos, le saluait amicalement et s’en-
tretenait familiérement avec lui.

Les mages trouverent enfin le moyen si longtemps
cherché de réduire I'intrépide patriarche. L'un d’entre
eux découvrit que Maraba était un Zoroastrien con-
verti?. 1] suffirait pour le perdre de le dénoncer au
roi. Les dignitaires mazdéisteslui proposérent toutefois
de le laisser libre, s’il consentait & retirer ses ordon-
nances et arenoncer aconvertir les paiens au christia-
nisme. Maraba refusa. On voulut I'emprisonner. Les
clameurs menacantes des chrétiens réunis & la Porte
Royale firent abandonner ce projet et on le confia & la
garde du rad d’'Adurbaidjan, nommé Dadin, qui, sur
I'ordre des mages, le relégua dans une bourgade située
au milieu des montagnes, ou, s'il faut en croire 'his-

1. Vie, p. 236.
2. Faveur toute relative, du reste, comme on le verra plus loin.
3, Vie, p. 238.



184 LA REFORME DU VIe SIECLE.

torien de Maraba, se trouvait une sorte d’Ecole nor-
male des mages'. En tout cas, il n'y avait pas dans
cette région d'autres chrétiens que le catholicos et
les cleres de sa suite,

Maraba se concilia bientdt l'estime et I'admiration
des fonctionnaires préposés a sa garde et du rad
lui-méme qui passait pourtant pour farouche et cruel.
Les chrétiens apprirent vite le chemin de ce lieu de
détention; de toutes les provinces de I'empire afflué-
rent vers le catholicos évéques, prétres et fideles, avi-
des d'entendre ses instructions et de s'édifier au spec-
tacle de ses vertus. Ce pays perdu devint, pendant
sept années, la capitale religieuse des chrétiens de
Perse. « Des provinces se rassemblaient les métro-
politains, les évéques, les prétres et les diacres, les
fidéles, hommes et femmes, pour y prier et &tre bénis
par lui. Plusieurs, & cause de leurs péchés, se tenaient
4 sa porte dans le sac et la cendre, puis il leur par-
donnait. D'autres étaient bénis pour la charge spiri-
tuelle de 1'épiscopat, d’autres pour la dignité de la
prétrise ou du diaconat; il conférait également les au-
tres ordres ecclésiastiques... Des troupes d'évéques
se réunissaient avec leurs collégues, et ils faisaient
entendre des hymnes inspirées du Saint-Esprit; des
légions de prétres étaient recus dans le camp de leurs
collégues, et ils se racontaient les grandes merveilles
qu'ils voyaient et entendaient. Les montagnes et les
hauteurs de I'Adurbaidjan semblaient aplanies sous
les pas des saints 2... »

Ces expressions du biographe anonyme font allu-

1. Maraba dut étre relégué dans les environs du fameux temple du
feu Adarguiasp, dans la région de Ganzak. Le nom du village oa il fut
conduit : SR8-des-Mages, peut étre rapproché du mot pehlvi srod = ange.
TABARI, éd. Noeldeke, p. 100, n.4;et p. 6, n. 1.

2. Vie, p. 247.



LE REGNE DE MARABA. 18%

sion & la tenue du synode de Maraba, ou, pour parler
avec plus d’exactitude, 4 la réunion d’évéques' a la
suite de laquelle le patriarche jugea bon de former une
collection des principales constitutions qu'il avait ré-
digées touchantla réforme du clergé et desfideles. Ces
constitutions sont au nombre de six : 1° Le synode
orthodoxe des réformes provinciales; — 2° la lettre qui
concerne 'orthodoxie de la foi et en a procuré l'inté-
grité; — 3° du réglement des mceurs vertueuses; —
4° celle qui fait connaitre la déposition des deux per-
sonnes qui introduisirent la dualité, ainsi que les con-
cessions et les sanctions relatives & ceux qui avaient
été établis par ces personnes; — 5° celle qui concerne
les définitions et les canons relatifs & la distribution
du gouvernement ecclésiastique; — 6° la Practica qui
renferme la majeure partie de ces choses et ajoute
I'explication de chacune d’elles.

Nous avons ci-dessus mentionné et commenté brie-
vement les quatre premiéres piéces, écrites avant la
captivité de Maraba. La cinquiéme adressée aux
quatre métropolitains de Maisan, d’Adiabéne, de Beit
Garmai et de Perse et aux évéques de toutes les épar-
chies réserve formellement au catholicos le droit de
pourvoir & la vacance des siéges de Beit Lapat et de
Nisibe 2, Maraba regrette d'étre contraint de prendre
une si importante décision sans le concours de ses col-
legues. « Mais, dit-il, le moment présent qui est rem-
pli de grandes difficuliés ne nous permet pas... de
vous convoquer tous prés de nous pour tenir un synode
au sujet des choses qu'il faudrait faire. En attendant
que Notre-Seigneur nous vienne en aide et qu'un sy-

1. Au mois de #ahrir de la 43¢ année de Chosrau, décembre-janvier
$43/4. Syn. orient., p. 319,
2. Syn. orient., p. 349.



186 LA REFORME DU VIe SIECLE.

node puisse avoir lieu, pour I'utilité de tous les chré-
tiens, afin de ne pas donner & I'ennemi une occasion
opportune de jeter le trouble & Beit Lapat ou & Nisibe,
comme cela a eu lieu en Perse ol certains se sont au-
trefois emparés de l'autorité métropolitaine sans le
consentement du catholicos, de sorte que tous les
gens de ce pays furent troublés et tombérent dams
des difficultés et des calamités telles qu'elles ont a
peine cessé lorsque nous nous sommes réunis la avec
les métropolitains et les évéques d’entre vous, il nous
a paru bon et nécessaire de faire et d'envoyer & votre
charité divine ces écrits dans lesquels nous décrétons
et définissons, de votre consentement, au nom de
Notre-Seigneur Jésus-Christ, par la volonté de son
Pére et 'opération de son Esprit-Saint : qu'il ne sera
permis, soit & Beit Lapat, soit & Nisibe, soit en quel-
que autre lieu, ni aux évéques de la province, ni aux
évéques ou aumétropolitain d'une autre province, d'or-
donner un évéque métropolitain, ou d'introniser un
évéque déja ordonné, ou excommunié, sur le siége de
Beit Lapat, de Nisibe ou de quelque autre lieu que
ce soit, sans notre autorisation, notre présence ou nos
lettres, »!

De la sixiéme lettre : Practica, nous ne possédons
qu’'un fragment ?. Elle regle la succession du patriarche
lui-méme. Lors de la vacance du siége, les évéques
de la « province du tréne apostolique » se mettront
d’accord avec « les deux Villes » — c'est-d-dire avec
le clergé et les laiques de Séleucie-Ctésiphon — sur
le nom d'un candidat. Puis ils « enverront chercher

1. Parmi les dix-huit signatures de cette ‘encyclique, nous relevons
celle de Mibrnarse, évéque de Zabé. On peut donc supposer que la cons-
titution a élé composée avant 542, date de l'emprisonnement de ce
prélat. )

2. Syn. orient., p. 554.



LE REGNE DE MARABA. 187

le métropolitain de Beit Lapat, s'il a été institué
canoniquement et de notre consentement, avant notre
mort, et celui de Prat de MaiSan, et celui d'Arbel,
et celui de Beit Slokh. Ils viendront aux Villes, tous
les quatre, ou au moins trois d’entre eux, avec chacun
trois évéques de chacune des quatre provinces énu-
mérées », Le choix du nouveau catholicos étant ar-
rété, « ils 'ordonneront dans 1'église de Kokeé, selon la
tradition des saints Péres, et ils l'installeront sur
le siége catholique pour prendre notre place ». La
lecture de ce document suggére l'impression que
Maraba s'attendait d’'un moment & l'autre & subir
la peine capitale !, et ses craintes n'étaient que trop
fondées. Cependant trois années s'écoulérent encore
aprés cette réunion synodale, sans que la vie du pa-
triarche fit plus sérieusement menacée?.

Vers 5482, un renégat que le catholicos avait excom-
munié pour ses crimes intrigua auprés du roi et en ob-
tint, nous ne savons comment, la permission de dé-
poser Maraba et d’annuler les ordinations qu'il avait
faites. Pierre Gurganara®, ainsi se nommaitle traftre,
avait été autrefois « pasteur spirituel », c'est-a-dire
prétre ou plus probablement évéque. I1 se rendit
promptement en Adurbaidjan pour satisfaire sa ven-

1. Dans le court fragment qui nous a ¢té conservé le mot de « mort »
est répété jusqu'a cing fois.

2. Je ne crois pas & Vauthenticité des Canons de Mar Aba I, édités
par M. Cmapot 4 la suite du Synodicon orientale, p. 555 et suiv. En
effet, 1°) dans la liste compléle des pidces canoniques réunies par
Maraba en 543/, il n’est nullement question de ces canons. 2°} Chacune
des pieces mentionnées dans la liste nous est parvenue, au moins i I'é-
tat fragmentaire. Il est donc impossible d’y ajouter quoi que ce soit.
3°) Aucun de ces canons n’est original. Cette collection assez hétéroclite
rappelle le pseudo-concile de Séleucie publié par LaMy et n’a pas plu
de chance d’étre authentique. 4°) La seule mention du concile de Chal-
cédoine dans le titre suffit 4 rendre la collection des plus suspectes.

3. Vie, p. 249,

4. Originaire du Gurgan?



-

188 LA REFORME DU VI¢ SIECLE.

geance. Toutefois les ordres du roi n’étaient pas des
plus explicites. Les mages, qui, pourtant, avaient bien
des raisons de hair Maraba, ne trouvérent pas suffi-
santes les instructions dont Pierre était porteur et
refusérent de les sanctionner de leur autorité. Le re-
négat recourut a la violence et essaya une attaque
nocturne contre le lieu de détention du catholicos.
Mais le propriétaire de la maison et les habitants du
bourg prirent la défense de leur héte et dispersérent
les assaillants !,

Cette alerte mit en garde le patriarche. Une auire
agression pouvait réussir. Sur le conseil et avec l'aide
de Jean, évéque d'Adurbaidjan, il s’enfuit avec un
disciple nommé Jacques, et traversant incognito 1'A-
diabéne et le Beit Garmat, il se présenta inopinément
& la cour du roi qui, pour lors, résidait a Séleucie.
Son apparition, d’autant plus inattendue qu'on était
en hiver, causa un vif émoi dans les Villes Royales:
les mages se réjouirent et les chrétiens tremblérent?.
Comment Chosrau allait-il punir une transgression
formelle & ses ordres? Le roi fut clément. Il dépécha
un de ses officiers® vers le patriarche pour lui de-
mander raison de sa désobéissance. Celui-ci se dis-
culpa en disant qu’il consentait & étre mis & mort
publiquement si telle était la volonté royale, mais non
pas & périr obscurément, dans un coin de montagne,
sous les coups d’un renégat.

Chosrau admit cette excuse et pensa méme faire
relacher Maraba. Mais les mages lui représentérent
que le catholicos était un transfuge de leur religion et

1. Vie, p. 251.

2, Vie, p. 252

3. Farruchdad Hormizd de Zadagu, peut-étre le Zado€ dont il est
question dans TABARI, p. 152,



LE REGNE DE MARABA. 189

demandérent sa mort. Un dignitaire de la cour émit
T'avis qu'il serait dangereux de supplicier le chef des
chrétiens, et les mages virent une fois encore avorter
leur projet. L'évéque fut seulement enchainé et gardé
dans les prisons de la Porte Royale. Quand vint le mo-
ment ol la cour s’acheminait vers les pays du Nord!,
le martyr dut faire partie du cortége. Il revint aussi,
4 la suite du roi, & Séleucie. Pendant ce temps, il con-
tinua de gérer les affaires du patriarcat, et il ordonna
méme un évéque pour les lointaines tribus de I'Oxus?,
sur la demande de leur chef.

Enfin, un événement singulier vint hater la déli-
vrance de Maraba. En I'année 551, Anosazad3, fils de
Chosrau I et d'une chrétienne, qui avait été banni par
son pére a Beit Lapat, a la suite de quelque tragédie
de sérail, leva I'étendard de la révolte. Il groupa au-
tour de lui avec les mécontents, toujours nombreux, les
chrétiens fort puissants dans ces régions, et marcha
sur Séleucie. Dés que le roi fut averti de I'insurrection
et de la part qu'y prenaient les chrétiens, son premier
mouvement fut de faire exécuter Maraba'. Mais il se

1. Peut-étre pour I'expédition de Lazique qui eut lien en 549. DiEns,
Justinien, p. 217.

2. Hephtaray. Il s'agit des Haital, grec : 'Egfcditat, A88iat. Ce sont
Ies Huns Blanes qui occupaient la Bactriane et les régions voisines de
1'0Oxus. A partir du ve siécle, les rois de Perse soulinrent contre eux de
rudes guerres. L'empire des Huns Blanes fut détrmit environ vingt
ans plus tard : les Turcs dominérent au Nord de I'Oxus, et lea Perses au
sudde ce fleuve. Le christianisme dut étre introduit dans ces régions dés
le ve siécle, mais ne s'y organisa que sous le régne de Maraba.

3. Vie, p. 260 et suiv. Cf. TABARI, p. 467-474.

4. Vie de Maraba, p. 264 : « Les mages excitérent du tumuite devant
le roi A cause du Bienheureux, en disant : « S8i le catholicos I'avait
voulu, la rébellion n'eit pas eu lieu ». Aussitot ils le firent attacher par
une lourde chaine au cou d’un satellite et le conduisirent a la Porte
du Roi des Rois. Le Roi des Rois fut troublé de I'accusation des mages,
etil lui fit dire, par 'intermédiaire de son fidele Zadagu : Tu es contre
Notre Majesté, et, & cause de toi, les chrétiens se sont soulevés. Dans
beaucoup de provinces et de villes, les chrétiens se sont levés contre

it



190 LA REFORME DU VI® SIECLE.

ravisa, et invita le catholicos 4 détacher ses coreli-
gionnaires du parti d'AnoSazad. En méme temps, il
délivra Maraba de ses chaines et le confia & la garde
d’un satellite. C'est & ce moment, semble-t-il, qu'un
prétre envoyé par le chef des Haitdl vint solliciter
du catholicos la consécration épiscopale. Le respect
du roi pour son prisonnier s'en accrut, et il envoya
Maraba dans le Huzistan pour lui permettre de com-
pléter par sa présence I'ceuvre pacificatrice qu'il avait
commencée par ses lettres'. L'évéque réussit dans sa
mission. Autant que les armées royales,’autorité du ca-
tholicos contribua & ruiner les espérances de l'usirpa-
teur. A son retour, le patriarche fut trés bien accueilli
par le monarque qui lui rendit sa compléte liberté®.
Maraba n’en jouit pas longtemps. Les souffrances
de tout genre qu'il avait endurées avaient profondé-
ment altéré sa constitution 3. Il mourut, le 29 février 552,
a Séleucie, prés de 'église de Beit Narqos* ou il avait
fixé sa demeure®. La derniére année de sa vie avait été

les mages et les magistrats, les ont frappés et pillés, et maintenant iis
organisent une révolte. Pour toi, tandis que tu es en prison, tu consa-
cres des évéques et des prétres, tu les envoies dans les provinces et tu
ne nous considéres en rien. A cause de cela, je vais immédiatement
donner l'ordre qu’on te créve les yeux, qu'on te jetie dans ane fosse et
que tn y meures ».

1. D’aprés MaRE, p. 4%, Maraba écrivit aux révoltés de Beit Lapatpour
les inviter 4 s¢ soumettre. La ville fut ensuite prise par Chosrau, et ce
rol menaca le patriarche de renverser les églises, #’il ne 1ui donnait de
P’argent. Craignant le sort de Siméon Barsabba‘€, Maraba fit rassembler
de fortes sommes et les offrit au prince, mais en vain; car celui-ci le
laissa a 1a discrétion de ses persécuteurs. Si ce renseignemenla de la
valeur, il faut plutdt placer cette demande de subsides avant qu’aprés la
campagne contre Anosazad.-— Cf. MARE, p. 45, une autre anecdole d’un
ton touf diffiérent 3 propos du méme fait.

2. La caplivité de Maraba aurait duré en tout neuf ans (Vie, p. 267-272).

3. Vie, p. 270.

4. Saint Narcisse?

8. Lachronologie de Maraba s'établit donc de la sorte :

Election : janvier-février 540;



LE REGNE DE MARABA. 191

consacrée a 'enseignement de son peuple et a la con-
version des hérétiques Il ramena au dyophysisme
l'entourage du roi des Arabes qu1 était venu rendre
hommage 4 Chosrau, son souverain. C'est pour cette
raison, peut-étre, que les chroniqueurs postérieurs
le font mourir & Hira'.

Le peuple des Villes Royales fit 4 son pontife des
funérailles triomphales 2. Les mages avaient, parait-il,
songé a satisfaire sur le cadavre de I'évéque les pro-
jets de vengeance qu'ils avaient dd tant de fois ajour-
ner. Ils durent se retirer devant l'attitude menacante
de la foule. Enfin, aprés la reconnaissance officielle du
cadavre par les fonctionnaires royaux, les restes du
catholicos furent portés en grande pompe au monas-
tére de Séleucie.

Ainsi finit ce g'lorleux confesseurde la foi, lalumiére
de I'Eglise de Perse, & laquelle il léguait le double
trésor d’un enseignement irréprochable et d'une vie
exemplaire. L'ceuvre de Maraba lui survécut. Grice
a ses efforts, continués par ses successeurs, la disci-
pline canonique se maintint dans son intégrité 3; les
chrétientés persanes purent traverser, sans subir de
dommages irréparables, les redoutables épreuves que
leur réservait la malveillance de Chosrau II.

Yoyage dans le Sud : février-octobre 540 ;

Captivité en Adurbaidjan ; 541-348/9 (hiver);

Détention 4 1a Porte Royale : 548/9, printemps 5351 ;

Vvoyage en Huzistan, et retour : été-automne 531 ;

Mort : 29 [évrier 852,

4. MARE, D. 43; "AMR, p. 24.

2. Vie, p.31i.

3. Parmi les réformes dont il fut le promoteur, Mare {(p. 44) signale
qu’il interdit au patriarche d’étre marié. D’aprés "AMR. (p. 24), celte
interdiction aurait été étendue aux évéques. Les ceuvres de Maraba que
nous possédons ne nous permettent pas de contrédler la valeur de‘ces
informations.



192 LA REFORME DU VIt SIECLE.

§ 2. — Le catholicos Joseph. Sa déposition (552-567).

Le roi ne permit pas que les prélats procédassent
réguliérement & I'élection d'un catholicos. Il nomma
directement le successeur de Maraba, et les évéques
durent s’incliner. Le bénéficiaire de la faveur royale
était un médecin, Joseph, qui avait traité Chosrau
avec succés. Joseph avait fait ses études médicales
dans I'Empire byzantin!, et, de retour & Nisibe, avait
embrassé la vie monastique. Tout porte a croire qu'il
était versé dans les sciences religieuses. En tout cas,
il s’y appliqua dés sa promotion au catholicat?, qui
eut lieu en mai 552 3,

Mais il ne se crut pas obligé de suivre la tradition
canonique de ses prédécesseurs. Il commenga par
ajourner le synode général qui suivait ordinairement
de prés la nomination du patriarche. I déclara tout net
aux évéques assemblés 4 Séleucie, moins pour faire un
choix que pour canoniser celui de Chosrau, que les
circonstances ne lui paraissaient pas favorables & la
tenue d'un synode. L'année suivante, les évéques insis-
tent. Nouveau refus du catholicos. « Des causes ur-
gentes et des affaires nous retinrent, dit-il, nous éprou-
vames des difficultés, et il nous a semblé... qu'il était
inutile d'écrire avant que toutes les affaires qui pré-
sentaient des difficultés eussent recuune solution *. »

Nous ignorons en quoi consistaient précisément ces
difficultés qui retardaient la convocation du concile. 11

1. Peut-étre sous la direction de Sergius. *Amn (p. 24) dit que Joseph
passa la plus grande partie de sa vie en Occideat.

2. MARE, P. 46. “AMR, pP. 24. BARHEBRAEUS, Chron. eccl., 95 et suiv. Syn.
orient., p. 352-367.

3. Syn. orient., p. 353.

4. Syn. orient., p. 35%



LE CATHOLICOS JOSEPH. 193 .

nous est possible d’en déterminer quelques-unes, par
conjecture. L'animadversion du Roi et des mages a
Tendroit de Maraba avait sans doute amené une
étrange confusion dans les affaires ecclésiastiques Les
grands officiers, suivant l'exemple du prmce, 8'in-
géraient dans le gouvernement intérieur de 1'Eglise.
Le canon 1v du synode de Joseph! réprouve les coali-
tions qui se formaient entre clercs et laics pour in-
fluencer 1'élection des évéques, et le canon 1x ? nous
apprend que plusieurs prétres aspiraient & 1'épis-
copat sans autre titre que le crédit de leurs patrons.
Des évéques ou des prétres interdits faisaient interve-
nir des laics notables pour obtenir leur pardon sans
accomplir la pénitence canonique3. Enfin des sécu-
liers « qui ne sont pas méme dlgnes de la communion
et de la paix de 'Eglise » osaient siéger dans les syno-
des *, y occuper les premiéres places et se faire juges
des clercs et des évéques.

Le catholicos lui-méme agissait comme les fonction-
naires royaux. Il entendait étre omnipotent et se passer
du concours des évéques pour diriger I'Eglise orien-
tale. Seulement, il proposait a leur signature les dé-
cisions qu'il avait prises & leur insu ou contre leur
gré, exigeait des blancs-seings, et, en cas de refus,
anathématisait, déposait el « suscitait des ennuis ».
Euphémisme agréable qui déguise des vexations de
tout genre 5.

Joseph ne put pas différer indéfiniment la tenue de son
synode général. I11e réunit a Séleucie en janvier 554. Le
concile ouvrit ses travaux par une profession solennelle

1. Syn. orient., p. 357.

2. Syn. orient., p. 389,

3. Syn. orient., p. 360.

4. Canon xin, Syn. orient., p. 361.
5. Canon viI, p. 358,




194 LA REFORME DU VI* SIECLE.

de la foi orthodoxe dirigée contre les monophysites.
Les Peéres affirmérent leur croyance a la dualité de
natures en Jésus-Christ, mais repoussérent avec éner-
gie imputation calomnieuse des Sévériens qui pré-
tendaient qu'en divisant les natures, les Orientaux in-
troduisaient un quatriéme terme dans la Trinité!. Puis
ils composérent vingt-trois canons, pour régler les
affaires pendantes et renouveler les décisions de Ma-
raba touchant le mariage et la fornication. Les ca-
nons vi, xiv, Xv, xviu et xxi déterminent le mode
d'élection et les limites de la juridiction du pa-
triarche.

Joseph souscrivit, avec quatre métropolitains et
treize évéques. Deux autres métropolitains et seize
évéques adhérérent plus tard -au synode. Parmi les
Péres de ce concile, on remarquait Paul, métropolitain
de Nisibe, le controversiste Simon d’Anbar qui eut plus
tard des démélés avec le patriarche, et I'évéque de la
Nouvelle - Antioche fondée par Chosrau I, Clau-
dianos 2.

On pouvait penser que le synode général pacifierait
I'Eglise persane et réfrénerait définitivement 1'auda-
cieuse impétuosité du catholicos. II n'en fut rien.
Appuyé sur le Roi des Rois dont la faveur ne se dé-
mentait pas, qu'avait-il 4 craindre de ses suffragants ?
I1 semble avoir sévi particuliérement contre les évéques
de son éparchie. I1 déposa Malka de Darabgerd et I'évé-
que de Zabé, protégés cependant par Chosrau3.

11 s'acharna surtout conire Simon d'Anbar, qui
peut-étre étaiten révolte contre lui, comme il I'avait

1. Syn. orient., p. 355,

2. Ce point tontefois n'est pas certain. Cf. art., Mahozé Hedata. Syn.
ortient., p. 676.

3. MARE, p. 47.



LE CATHOLICOS JOSEPH. 195

été contre Maraba'; il le fit incarcérer avec l'aide
du marzban de Beit Aramayé. Simon avait, suivant
l'usage, dressé un autel dans la prison o il était consi-
gné? et célébrait la liturgie avec ses clercs. Joseph y
pénétra un jour, et, dans sa fureur, renversa 1l'autel
etfoula aux pieds les oblats. Simon mourut sur ces
entrefaites 3.

Les évéques se plaignirent enfin et adressérent au
catholicos une épitre collective. Il n’en tint pas compte.
Un synode se réunit et prononga sa déposition. I1 con-
tinua néanmoins de procéder aux ordinations et de
faire des actes de juridiction patriarcale.

Mais enfin les plaignants éleverent la voix assez haut
pour étre entendus a la Porte Royale. Il n’est pas té-
méraire de penser que des présents adroitement dis-
tribués contribuérent & mettre en balance le crédit du
tyrannique patriarche. Peut-étre aussi Joseph ne réus-
sissait-il plus avec le méme bonheur 4 préserver la
santé royale. Unmédecin de Nisibe, nommé Moise, sui-
vant les uns, et Narsés, suivant les autres, parvint a
transmettre au prince les doléances des chrétiens op-
primés. D'aprés les annalistes 4, il usa d'un ingénieux
apologue. « Un pauvre, dit-il, était entré dans la cour
du roi. Le roi I'aima et lui donna un grand éléphant.
Tandis qu'il le conduisait chez lui, le pauvre se disait
en lui-méme, assez perplexe : La porte de ma maison
est trop étroite pour donner accés a 'animal, et ma
maison ne pourra le contenir, méme si je détruisla

1. Syn. orient., p. 366, n. 3. .

€. C'était vraisemblablement une maison particuliére.

3. MARE, p. 46-7. " AMR, p. 25. Les annalistes rapportent d’autres traits
surprenants de l'arrogance de Joseph. 1l parait qu'il ne craignif pas de
faire attacher i la mangeoire de ses écuries, comme des animaux, des
fidéles et des prétres qui avaient affaire & lui.

4. MARE et °AMR, loc. cit. Cf. Syn. orient., p. 352, n. 1.



196 ~ LA REFORME DU VI* SIECLE.

porte. Du reste, je ne pourrai jamais nourrir la béte.
11 reconduisit I'éléphant chez le roi et le supplia en ces
termes : Je t'en prie, par Dieu, aie pitié de moi, re-
prends-moi cet éléphant que je ne puis garder ni nourrir,
et que ma maison ne saurait contenir. Chosrau com-
prit et dit au médecin : Que voulez-vous donc que je
fasse? — Eh bien, reprit I'orateur, retire-nous ton
éléphant. »

Alors les évéques se réunirent, destituérent Joseph
et le réduisirent & la communion laique. Nous ne sau-
rions dire au juste en quelle année se produisit cet
heureux événement, car la chronologie de Joseph est
assezincertaine. On peut accepter comme assez vrai-
semblable la date de 567, proposée par l'annaliste
Mare'.

Toutefois, Joseph était si bien en cour qu'on n'osa

1. P. 1. Nous voudrions étre mieux renseignés sur 'attitude qu'observa
Chosrau I vis-a-vis des chrétiens sous le régne du catholicos Joseph.
11 est probable que depuis la mort de Maraba, 1a persécution ne sévis-
sait que par intermittences. Les nobles d’extraction iranienne étaient
peut-étre seuls inqui¢tés. Nous possédons en grec les Actes d’une
martyre, sainte Zipm, parente d’une sainte T'olvouy. Celte sainte, dont
le nom persan était sans doute Sirin, naquit 3 Karka de Beit Siokh de
parents mazdéistes. Baptisée par I’évéque Jean, elle fut dénoncée au rad
local, puis conduite auprés du roi 4 Holwan et trainée a sa suite de pro-
vince en province. Elle périt étranglée & Séleucie le 28 Peritios de
I'an 870 (28 février 559). Ses reliques furent transportées chez un cer-
tain Batai de l.asom. Plusieurs autres confesseurs dont I'hagiographe
ne sait pas les noms avaient souffert avec sainte Sira. L’auteur se donne
comme contemporain des faits qu’il raconte. Acta SS., 8 maji, IV,
p. 470-182. La sitnation des chrétiens persans s’améliora sirement
lorsque 1a tréve proposée en 555 par Chosran & Justinien se transforma
en 562 en un traité définitif. « La paix était conclue pour cinquante ans,
et les Perses consentaient a4 évacuer la Lazique; mais l'empereur
achelait chérement cet avantage. 11 promettait de payer annuellement
a la Perse un tribut de 30.000 aures, et d’'un seul coup il acquittait par
avance ce tribut pour les sept premiéres années; par une convention
annexe, Justinien obtenait pleine tolérance religieuse pour les chrétiens
gui habitaient en Perse, mais sous la condition expresse de n’y point
faire de propagande religieuse. » DIEHL, Justinien, p. 217, d’aprés MEe-
NANDRE, €d. de Bonn, p. 359-64.



LE CATHOLICOS EZECHIEL. 197

pas lui choisir un successeur. Le patriarche déposé
soutint sa cause avec une énergie bien conforme & son
caractére. Dés qu'il se sentit menacé, il rédigea divers
écrits, tous destinés a affirmer la primauté absolue du
siege de Séleucie et I'universelle et supréme juridic-
tion de son titulaire. D’aprés Elie Djauhari !, il composa
un Catalogue des patriarches qui, sans doute, tendait &
démontrer I'apostolicité du siége de Séleucie. Barhé-
braeus 2 lui attribue la paternité du recueil apocryphe
qui nous est parvenu sous le nom de Papa. Il augmenta
du moins ce dossier dont certaines piéces existaient
avant lui. Mais ses efforts furent vains. Aprés sa mort,
son nom fut rayé des diptyques de I'Eglise nesto-
rienne 3,

§ 3. — Les pontificats d’Ezéchiel et d'I&o‘yahb I
(567-5885).

La succession de Joseph fut dévolue, avec l'appro-
bation du roi?, & Ezéchiel %, évéque de Zabe et disciple
de Maraba .

La personne de ce patriarche nous est fort mal
connue. Barhébraeus 7 dit qu'il était gendre du catho-
licos Paul. Les chroniqueurs nestoriens prétendent, au
contraire, qu'il avait été le serviteur de Maraba et son

4. Cité dans AsSEMANI, Bibl, orient., 111, p. 435,

2. Chron. eccl., 11, col. 31.

3. 11 fut enseveli & PEréziabur (‘Amg, p. 25).

4. “AMR, p. 25; MARE, p. 47. BARBEBRAEUS, Chron. eccl., 11, col. 97. Syn.
orient., p. 368-389. Aprés une vacance dont nous ne pouvons détermi-
ner la durée, trois ans d’aprés BARHEBRAEUS, loc. cil.

5. Suivant MarE (p. 48), Ezéchiel aurait évincé un docteur de Séleucie,
nommé Mare.

6. Voici ci-dessus, p. 169, n. 3.

1. Loe, cit. B. 0., 111, p. 435,

—



]

boulanger, et que plusieurs s'étonnaient qu’il ett été
nommsé évéque de Zabé'.

Nous ne connaissons d'une maniére certaine que
deux événements de la vie d'Ezéchiel : un voyage
qu'il fit & Nisibe a la suite de Chosrau I en 573,
a l'occasion de la reprise des hostilités contre les
Romains, et le synode qu'il tint, au mois de février
576 2, assisté de trois métropolitains et de vingt-sept
évéques.

Ce synode adopta trente-neuf canons qui consti-
tuent a eux seuls comme un code du droit ecclé-
siastique. Mais ils ne refletent que peu ou point I'état
actuel de I'Eglise persane. A peine un rappel dans le
prologue, des tentatives de schisme qui s’étaient pro-
duites sous Joseph et des dissidences qui avaient pré-
cédé et peut-dtre suivi I'élection d’Ezéchiel. Seul, le
canon 1, dirigé contre les Mesalliens3, revétus de
I'habit trompeur des ascétes, décéle I'inquidtude des
prélats nestoriens devant la propagande secréte, mais
d’autant plus active, des moines monophysites.

L'intrépide Jacques Baradée *, le restaurateur du
monophysisme, n'avait pas lui-méme pénétré dans
I'empire perse. Mais, dés 559, il avait ordonné, comme
évéque de Tagrit, Ahudemmeh?®, homme également

§98 LA REFORME DU VI® SIECLE.

1. Rous ne sommes pas mieux renseignés sur la durée de son régne
et sur les événements qui le signalérent. Son successeur I$o‘yahb I fut
élu en 582[3, puisque sa quatriéme année coincide avec la huitieme
année du roi Hormizd. Mais cette élection ne fut-clle pas précédée
d’une vacance? Nous ne saurions le dire. Nous avons, d*aulre part, adopté
ci-dessus la date de 567 comme celle de la déposition de Joseph. 8il'on
accepte la tradition de BaruEBRAEUS Bur la vacance du catholicat, d'uve
part, et, de 'autre, les renseignements de MARE (p. 48 et 49) sur la durce
du réegne d’Kzéchiel, on doit adopter pour son élection la date de 5701
et pour sa mort celle de 380/1. CI. Syn. orient., p. 370, n. 2.

2. Synod. orient., 368.

3. Syn. orient., p. 374.

%, R. DvvaL, Litt, syriaque, p. 362.

5. Sa Vie, extraite d'un ms. de Londres, m'a été communiquée obli-




LE CATHOLICOS EZECHIEL. 199

considéré pour sa science et pour la pureté de ses
meeurs. Ce prélat mena une campagne hardie en
faveur de sa doctrine, lui recruta des adhérents jusque
dans la famille royale et, pour avoir baptisé un des
fils de Chosrau I°r, auquel il donna le nom de Georges,
fut exécuté dans sa prison, en 575.

Plus efficace encore était 'action des prédicateurs
insaisissables qui, partant du Tur ‘Abdin, acquis en ma-
jeure partie aux Jacobites, ou parcourant les routes
commerciales du désert sous la protection des Ghassa-
nides, allaient réveiller les enthousiasmes un peu en-
dormis des captifs romains et syriens qui peuplaient la
Mésopotamie et la Chaldée. On sait combien large-
ment Chosrau I°r avait usé du systéme de la déporta-
tion. Chaque convoi de prisonniers qui descendait
le Tigre ou I'Euphrate venait grossir les rangs des
Jacobites. La sympathie du gouvernement de Byzance,
depuis I'évolution de Justinien vers les partisans de
Sévére jusqu’a I'avénement de Maurice, ne leur fit pas
défaut. Le moment approchait, o une des favorites
d'un roi de Perse allait mettre sa grande influence
au service des monophysites et ébranler la situation,
en apparence inattaquable, de la hiérarchie nesto-
rienne'. )

Ce fut le mérite d’Ezéchiel d’avoir pressenti le dan-
ger. Il ne put cependant le prévenir, et ses succes-
seurs durent poursuivre la lutte. Sur la fin de ses
jours, il fut frappé de cécité, en punition, disent les
annalistes, de la sévérité excessive avec laquelle il trai-
tait ses collégues dans 1'épiscopat 2.

geamment par M. I'abbé Nau. WaicHT,Catal. Add. 12172. Cf. BARREBRAETS,
col, 99 et Bibl. orient., 1I, p. 44 et suiv., III, p. 192 et suiv.

1. Voir ci-dessous, ch. vim, p. 220 et suiv.

2, AMR, . 26; MARE, p. 48, BARBEBR., col. 97, Bibl, orient., III, p. 436.




200 LA REFORME DU VI¢ SIECLE.

Cependant Chosrau I°* était mort en 579, aprés avoir
régné quarante-huit ans !,
Son fils Hormizd IV lui succéda. Ce prince reprit la
guerre contre Byzance, et la continua durant tout son
régne, avec des alternatives de succés et de revers.
Aucun événement important ne signala cette longue
lutte. On aurait pu penser que les chrétiens en subi-
raient le contre-coup. Il n’en fut rien. Contrairement &
son pére ?, le nouveau roi ne s'appuya pour gouverner
ni sur les nobles ni sur le clergé. Peut-étre ces deux
castes avaient-elles acquis, grdce au grand age de
Chosrau Anosarwan, une influence trop prépondé-
rante, dont un prince désireux d'exercer son pouvoir
personnel ne pouvait que prendre ombrage. Hormizd
fut donc amené, comme lazdgerd I et pour des raisons
analogues; & se montrer favorable aux chrétiens.
Tabari? nous a conservé la réponse qu'il fit aux mages
un jour que ceux-ci se plaignaient de la propa-
gande chrétienne et demandaient des mesures restric-
| tives : « De méme que notre tréne royal ne peut se
| tenir sur ses deux pieds de devant, s'il ne s’appuie

également sur les deux de derriére, ainsi notre gou-

vernement ne peut étre stable et assuré si nous fai-
| sons révolier contre nous les chrétiens et les secta-
| teurs des religions étrangeres a notre foi. Cessez
| donc de vous élever contre les chrétiens, mais effor-
cez-vous avec zéle de faire de bonnes ceuvres, a la vue

11 fut enseveli & Séleucie suivant MARE, 2 Hira suivant AMr. Sous son
régne cessa une effroyable épidémie de peste bubonigue qui avait dé-
solé la Perse pendant une dizaine d’années. A I'occasion de ce fléau fut
institué dans I'Eglise nestorienne le « jetne des Ninivites », dont la
| tradition 8’est continuée jusqu'a notre époque. "AMR, p. 25. MARE, p. 41.
cf. Syn. orient., p. 370, n, 2.
4. TABARI, p. 252.
| 2. TABARI, p. 264, n. 5.
3. P. 268. Cf. MARE, p. 48.




LE CATHOLICOS ISO‘YAHB I. 201

desquelles les chrétiens et les sectateurs des autres
religions vous loueront et se sentiront atlirés a votre
religion ». La scéne, telle que la raconte Iannaliste
persan, peut bien n'étre pas historique. Mais elle dé-
peint avec exactitude la situation des chrétiens sous
le régne d’Hormizd, et se trouve en parfait accord
avec nos sources nestoriennes '.

Aussi, lorsque Ezéchiel mourut, la transmission des
pouvoirs parait s'étre effectuée sans difficulté et sans
trop de délais. Malgré les prétentions d'un docteur de
Séleucie, Job, parent du célébre Narsés 2 (?), ISo‘yahb,
évéque d'Arzun?, fut élu avec le consentement, et peut-
étre sur la désignation du Roi des Rois (582/3)., On
dit que la faveur dont il jouissait auprés d'Hormizd
était due aux services qu'il avait rendus aux armées
royales, en les renseignant sur les mouvements des
Romains. Nous n’avons aucun motif de rejeter cette
explication. Au contraire, il est naturel de penser que,
de sa ville épiscopale, située aux confins de I'empire
romain et de la Persarménie, il pouvait aisément se
procurer d'utiles indications sur les préparatifs de
guerre et les combinaisons stratégiques des généraux
byzantins 4.

1. La Vie de Sabri¥o’, citée plus bas, p. 212, parie de quelques églises
qui auraient été détruites sous le régne d’Hormizd. Ce renseignement
ne saursit infirmer l'appréciation générale que nous venons de for-
muler. I ne faut pas oublier que, sous les rois les plus favorables aux
chrétiens, ceux-ci furent souvent maliraités par les mages, surtout
dans les provinces éloignées oh dominaient les sectateurs du culte du
feu.

2. MARE, p. 49. “AMR, D. 26.

3. ASSEMANI, Bibl. orient., 11, p. 245 ; IIT, p. 108-181 ; BARUERRAEUS, Chron.
eccl., 11, 105, MARE, p. 49; *AMR, p. 263 Syn. orient., p. 390-456, R. DuviL,
Litt, syriaque, p. 354,

4.Les annalistes MAre et ‘Amn (loc. sup. cit.) disent que le roi de
Perse dépula I50°yahb comme ambassadeur auprés de Maurice. L'em-
pereur byzantin auralt favorablement accueilli le catholicos, et sur la



202 LA REFORME DU Vie SIECLE.

I30°yahb était originaire de la province de Beit
‘Arbayé. Il avait étudié & Nisibe sous la direction du
docteur Abraham. La célébre Ecole était alors trés
florissante, et le futur catholicos s’y instruisit des
matiéres canoniques et liturgiques, sur lesquelles il
composa, peut-&tre tandis qu'il occupait le sidge d’Ar-
zun, un commentaire auquel il renvoie ses correspon-
dants. La lettre trés étendue qu'il écrivit & Jean de
Darai nous donne une haute idée de son savoir. C'est
4 bon droit qu'elle a été insérée dans le Synodicon?.

Dans la quatri¢éme année de son pontificat, huitiéme
du régne d’Hormizd 2 (585), il tint un synode général a
Séleucie, assisté de deux métropolitains et de vingt
évéques.

Simon de Nisibe et les évéques de son éparchie,
ainsi que Grégoire de Rewardasir et ses suffragants,
avaient refusé de répondre ala convocation qu'I3o°yahb
avait pourtant réitérée. Le premier était sans doute un
partisan de Henana? qui fut condamné au concile. Le
second s’abstint pour des raisons demeurées incon-
nues, simplement peut-&tre en vertu de la tendance
qui portait les évéques de I'Elam et du Pars a se pro-
clamer indépendants de I'évéque de Séleucie.

Les trente et un canons de ce concile sont trés impor-
tants pour I'étude du droit canon oriental.

présentation de sa profession de foi, aurait communiqué avec lui tn
sacris. M, Chabot (Syn. orient., p. 452, n. 3) a relevé quelques-unes des
inexactitudes qui se rencontrent dans les récits de nos chroniqueunrs.
“ rajouterai que Cyriaque, qui, selon “Amr (p. 27), occupait alors le sizge

de Constantinople, ne fut €élu patriarche qu’aprzs la mort d’iSo"yahb,
puisqu’il régna de 595 a 606. Je crains que les chronographes nestoriens,
ou leurs sources, n’aient tout simplement attribué, par sunite d'une
grossiere méprise, le role que joua réellement ISo'yahb II, acerédité
par Boran auprés d’Héraclius, 4 son homonyme 180'yahb L

1. P. 42%.

2, Syn. orient., p. 392,

3, Voir sur les Henaniens et leur doctrine, les ch. v et 1x.



LE CATHOLICOS ISO°YAHB I. 203

Le canonr estdirigé contre les monophysites ! et con-
tient une exposition trés soignée et trés serrée de I'or-
thodoxie dyophysite. Le canon n vise des ennemis
intérieurs, ces « perturbateurs de l'orthodoxie » qui, &
la suite du docteur Henana de Nisibe, refusaient de
tenir pour canonique et obligatoire 1'exégeése de Théo-
dore de Mopsueste. « Des bégues et des importuns
s'attaquent & lui comme des scarabées et des grillons
sortant des ravins ou des fosses de l'erreur. » Sur
I'initiative d'Io°yahb, le concile frappe d’excommuni-
cation les imprudents novateurs et leur chef. « Nous
définissons donc 2 qu’il n’est permis 4 aucun homme...
de blamer ce docteur de I'Eglise en secret ou en pu-
blic, de rejeter ses saints écrits ou d'accepter cet autre
commentaire qui est étranger & la vérité et a été inter-
prété, ainsi que nous I'avons dit, par un hommeami des
fictions, ami de I'élégance du langage contraire ala vé-
rité, semblable aux prostituées qui aiment une parure
provocatrice. »

Cette condamnation, si elle ne mit pas fin aux dis-
sensmns intestines de I'Eglise orientale, contribua, du
moins, 4 en atténuer l'effet; mais plus encore que les
anathémes d’ISo"yahb, les calamltes qui assailliront I'E-
glise de Perse, lorsque la bienveillance de Chosrau Il
se sera changée en mauvais vouloir, puis en hostilité
déclarée, décideront de I'union de tous les Nestoriens
contre le Jacobitisme, menacant d’abord, puis prépon-
dérant a la cour et oppresseur de I'orthodoxie dyo-
physite.

Le régne d'Hormizd se termina brusquement par
une de ces tragédies de palais fréquentes dans I'his-

1. Syn.orient., p. 393.
2. Syn. orient., p. 400.



204 LA REFORME DU VIe SIECLE.

toire des Sassanides !. Un haut dignitaire de I'empire,
Bahram Cobin, originaire de Rai, commandait les con-
fins militaires de ’'Hyrcanie et du Khorasan. Au lieu
de défendre les frontiéres contre les incursions des
Turcs, il rassembla toutes les troupes dont il pouvait
disposer et marcha dans la direction de Séleucie pour
s'emparer du pouvoir. Les grands du royaume qui dé-
testaient cordialement Hormizd, mais entendaient res-
ter fideles & la dynastie sassanide, prévinrent l'usur-
pateur. Ils détrénérent le prince, lui crevérent les
yeux; mais ils proclamérent immédiatement l'avéne-
ment de Chosrau, fils du monarque déposé.

Bahram, dont cette prompte décision rendait les es-
pérances illusoires, ne reconnut pas le nouveau roi et
continua sa marche en avant. Chosrau, n’ayant pas le
temps de grouper autour de lui une armée suffisante,
s’enfuit, par la voie royale de Séleucie & I'Euphrate, a
la ville de Perozsabur. Il ne s'y sentit pas en streté, et,
s'engageant, comme fugitif, sur une route que les
armées persanes avaient coutume de suivre lorsqu’elles
envahissaient la Syrie romaine, il remonta le cours
de 'Euphrate et arriva a Kirkesion, puis 4 Antioche,
ol il confia son sort & la générosité de l'empereur
byzantin. Maurice connaissait la Perse contre laquelle
il avait guerroyé avec succés sous Tibére. Il saisit
avec empressement l'occasion qui s’offrait & lui de s'im-
miscer dans les affaires intérieures du grand empire
rival, et s'érigea de suite en champion de la légitimité
sassanide.

11 donna 4 Chosrau des troupes romaines 2, Bahram

1. TABARI, p. 370 et 430-31. Guini, Un nuovo lesio sulla storia degli
Sassanidi, nouvelle édition; Chronicon anonymum, dans Chronica
minora, Paris, 1903, Version latine, p. 13, Nous citerons d’ordinaire
d'aprés cette version.

2. Commandées par Narsés assisté de plusieurs diplomates. L.e nom

»



LE CATHOLICOS ISO‘YAHB I. 205

ne put tenir contre les partisans de la dynastie sassa-
nide que les renforts byzantins avaient groupés autour
de Chosrau, sous la conduite des deux fréres Bindoé et
Bistam et de 'Arménien Musel. Il s’enfuit dans I'Adur-
baidjan pour se mettre en situation, sans doute, de
faire appel & de nouveaux contingents turcs. Les deux
armées s'y rencontrérent et Bahram fut vaincu. H put
toutefois s’enfuir chez ses alliés, de I'autre cété de la
mer Caspienne.

Une seconde révolte menaca le tréne & peine affermi
de Chosrau II. Ses plus chauds partisans, les deux
fréres Bindoé et Bistam !, qui d'ailleurs lui étaient unis
par les liens du sang, levérent I'étendard de la révolte.
Chosrau avait confié 4 Bistam le commandement de
la frontiére turque, pour s’assurer contre un retour
possible de Bahram. Bindoé, qui avait a se plaindre
du jeune roi, voulut aller rejoindre son frére. Le marz-
ban d’Adurbaidjan V'arréta au passage et le renvoya
a Séleucie. Déja Bistam, & la téte des auxiliaires du
Turkestan et du Gilan, se disposait 4 envahir la vallée
du Tigre. Mais un de ses mercenaires turcs lui coupa
la téte qu'il expédia a4 Chosrau. Bindoé et les autres
rebelles furent traités avec la rigueur coutumiére, et
Chosrau II Parwez devint le maitre incontesté de
I'empire des Sassanides.

Son triomple définitif amena, parmi beaucoup d'au-
tres résultats, la fuite du catholicos [$o°yahb I 2. Ce pré-
lat, soucieux avant tout de l'intérét de son Eglise, avait
évité de se compromettre avec les compétiteurs qui se

de I'un d’entre eux, Georges, préfet du prétoire, qui accompagnait peut-
étre ou représentait le jeune Théodose, nous a été conservé par la Yie
de Sabrisor, p. 303. Cf. TABARI, p. 282, n. 4, 284 et n. 1.
4, Guni, Chronicon anon., p. 46; et la traduction allemande de Noel-
deke, p. 7. TABARI, p. 478-487.
2, Guipi, Chronicon anon., p. 18 et 16; traduction Noeldeke, p. 9.
12




> -?’r‘

206 LA REFORME DU VI¢ SIECLE.

disputaient la succession de Hormizd. S'il n’avait pas
conspiré avec Bahram, il ne s'était pas non plus pro-
noncé nettement en faveur du roi légitime. Non seule-
ment il n’avait pas voulu I'accompagner dans son exil,
mais, lorsque Chosrau était rentré en vainqueur a la
téte des légions byzantines, le patriarche n’était pas
allé au-devant de lui. Il se rencontra des rivaux et des
envieux, parmi lesquels l'archidtre Timothée de Nisibe,
pour déerier ISo‘yahb. Chosrau n'avait sans doute pas
besoin d’étre excité & la vengeance. L'attitude du ca-
tholicos avait failli nuire au succés de ses négociations
avec 'empereur Maurice, s'il faut en croire le Nestornen
anonyme publié par M. Guidi !,

Un seul parti restait a prendre pour le catholicos :
se soustraire au ressentiment du Roi des Rois. ISo‘yahb
quitta Séleucie et se réfugia auprés du prince des
Arabes, Nu‘man, qui avait tout récemment demandé
le baptéme. Il tomba malade dans les environs de Hira
et y mourut (594/5). La sceur ® de Nu‘man, Hind la
jeune?, lui fit faire de solennelles funérailles et I'ithuma
dans un cloitre qu'elle venait de faire construire *.

4. Loc. cit.

2. Et non sa fille. Chronique de Guidi, trad. Noeldeke, p. 9, n. 4.
Corriger ainsi BARuksrAEUs, Chronicon, col. 105,

3. TABARL, P. 347 et 349.

4. Ce serait le lien de dire quelques mots de l'introduction du chris-
tianisme chez les Arabes soumis 2 I'empire perse. Hira, s’il faut en
croire le Synodicon orientale (p. 215), possédait un évéque dés #0.
Les chrétiens de celte ville étaient appelés “Ibad, c’est-a-dire : serviteurs
(sans doute serviteurs de Dien, par opposition aux paiens ; TABARI, p. 23,
n. 4). Au commencement du vi° siécle, les Nestoriens et les monophysites
conduits par Siméon de Beft Arsam {cf. ci-dessus, p. 138, n. 1) 8’y dis-
putérent la prépondérance. Les Nestoriens finirent par 'emporter. Mais
les princes de Hira restérent attachés au paganisme jusqu'an milieu
du v1* siécle. Le farouche Moundhir ibn Amralqais offrait & la déesse
Ouzza des victimes humaines.

11 comptait cependant, parmi ses épouses, une chrétienne, Hind (I'an-
cienne), appartenant i la famille des Ghassanides. Celte princesse amena
son fils Amr ibn Moundhir au christianisme, comme le prouve Pinscription



LE CATHOLICOS 1S0°YAHB 1. 207

dédicatoire du monastére qu’elle fit construire a Hira : « Cette €glisea é1¢
bétie par Hind, fille de Harith ibn ‘Amr ibn RHodjr, la reine fille des rois et
mére du roi "Amr ibn Moundhir, la servante du Christ, mere de son servi-
teur et fille de ses servitenrs, sous le régne du roides Rois Chosrau Anou-
scharwin, autempsde I'évéque Mar Ephraim. Que le Dieu pourlequelelle
a bti ce monastére lui pardonne ses fautes, qu'il ait pitié d’elle etde son
fils, qu'ilaccueilleet la (asse résider dans son séjour de paix et de vérité
et que Dieu soit avecelle et avec son fils dans les siécles des siécles! »
(Yaqodt, I, 709, cité par Ducarsne, Les Eglises séparées, p. 350). Apreés le
régne d’*Amr (354-569), son frére Kabous oudu moins son autre frére, suc-
cesseur de Kabous, Moundhir ibn Moundhir revint au paganisme. Nu‘man,
qui régna aprés lu, pratiqua I'idolatrie et les sacrifices humains. 11 se
convertit par les soins d'I3o’yahb et de Sabriso®. Cf. DuceesNE, Les Egh'~
ses séparées, ch. vi : « Les missions chrétiennes au 8ud de Pempire ro-
main, les Arabes », p. 337-352, et les citations qui y sont alléguées
TABARI, P. 329, n. 2; 347, n. 1 et 348, n. 1.




CHAPITRE VIII
CHOSRAU II ET LES CHRETIENS

§ 4. — L’avénement de Chosrau II. — Catholicat de
Sabriso“.

L’attitude indécise et le loyalisme douteux d’[So‘yahb
ne produisirent pas alors tous les mauvais effets qu'on
eldt pu en attendre. En d'autres temps, les chrétiens
eussent subi une violente persécution. Mais les eir-
constances ne le permirent pas. La reconnaissance que
Chosrau devait 4 I’empereur Maurice lui imposait une
attitude tolérante et méme favorable a 1'égard des
chrétiens persans.

Ce fut méme, semble-t-il, le seul bénéfice réel que
Maurice voultit retirer de sa généreuse intervention,
car il ne réclama aucun avantage territorial ; la con-
tribution que versa Chosrau pour subvenir aux frais de
la campagne, consistait sans doute, comme le remarque
M. Noeldeke !, en la remise des arrérages dus par les
Romains aux Perses, en vertu des conventions anté-
rieures.

Chosrau proclama donc la liberté de conscience dans
ses Ktats, sans permettre, bien entendu, quele prosé-

1. TABARI, 287, n. 1. Cf. p. 284, n. 1 et 3.




L’AVENEMENT DE CHOSRAU IL 209

lytisme chrétien s’étendit aux adeptes de la religion
officielle!. A l'instigation de ses épouses chrétiennes,
« I'’Araméenne Sirin et la Romaine Marie? », il fit des
libéralités aux églises. Il manifesta une dévotion spé-
ciale au martyr Sergius, lui btit plusieurs martyria
en territoire persan et dédia une croix d’or dans1’église
de Sergiopolis en Syrie (Resafs). On racontait que
Sergius avait combattu pour Chosrau a la téte de
I'armée byzantine, et la tradition populaire a pieuse-
ment enregistré cette légende. Mais il ne fut pas le
seul & préter un concours miraculeux au Sassanide.
C’était un saint de Syrie, partant plutét monophysite.
Les Nestoriens tinrent a honneur de paraitre, aprés
coup, aussi loyalistes que leurs ennemis.

Le bruit courut que, lors du retour de Chosrau dans
ses Etats, un vieillard lui apparut, tenant la bride de
son cheval et I'exhortant 4 marcher hardiment au com-
bat. Apreés la victoire, Chosrau fit part de sa vision a
son épouse Sirin, Celle-ci, qui n'était pas encore
convertie au monophysisme, ne resta pas & court
d’explications. Elle affirma au Roi que ce vieillard
n’était autre que le vertueux évéque nestorien de La-
Som, Sabriso*3.

Quand I$oyahb mourut, le synode général se réunit
sur le désir exprimé par le roi, pour choisir un catho-
licosi. Cependant, sil'on accepte les dates fournies par
Elie de Nisibe 3, la vacance du siége dura un peu plus

4, TABARL, P. 287, n, 3.

2. Guin1, Chron. anon., p. 16 ; lrad. Noeldeke, p. 10, n. 2. TaBARI,
loe. sup. cil., p, 284, n. 1; 283, 1. 2. .

3. Goini, Chron. anon., p. 18, MARE (p. 50) et “AMR (p. 29) rattachent
cet incident & la campagne de Chosrau contre Bistam.

4. Syn. orient., p. 456 et la n. 2,

8. Cité dans BarukBraEcs, Chron. eccl., 11, col. 106, n. 3. Cf. Chron.
anor., . 16,1. 29, .

12



210 CHOSRAU I1 ET LES CHRETIENS.

d’un an. Quelles intrigues furent la cause de ce retard,
nous l'ignorons!. La volonié royale y mit enfin un
terme. Chosrau désigna Sabriso® aux suffrages des
évéques. Ceux-ci s’empressérent de déférer a ses or-

dres. Et, le 19 avril 596, jour de Paques, I'évéque de-

Lasom fut intronisé 4 Séleucie.

Nous avons la bonne fortune de posséder une Vie de
Sabriso‘, composée par un contemporain, le solitaire
Pierre 2. Si le bonmoine, qui, tout jeune, avait été guéri

par le futur patriarche, s'est attaché principalement &

ne rien omettre des miracles et prophéties de '’homme
de Dieu, il nous a conservé également de précieuses
informations historiques.

SabriSo® était originaire du bourg de Perozabad,
dans le district montagneux de Siarzur?3, qui relevait
de la province de Beit Garmai. Il exercait la profes-
sion de berger, et déja il se signalait par son zéle
contre les hérétiques. Sa ferveur le conduisit & em-
brasser la vie monastique, sous la direction d'un vieux
prétre nommé Jean. Il apprit le psautier par ceeur,
suivant 'usage du temps, et bient6tse rendit & I'Ecole
de Nisibe pour s’y perfectionner dans la connaissance
des Ecritures. Son ardeurau travail n’eut d’égale quela
dureté avec laquelle il traitait son corps. Ses jetines
¢étaient presque continuels : il ne mangeait que le di-
manche. ~

Ses études terminées, SabriSo‘ se rendit dans le
district de Qardu pour s’exercer & la pratique de I'as-

1, D’aprés MaRE (p. 51} et "AMR (p. 29), le peuple et les évéques avaient
présenté cing candidats. Sabriso* n’était pas du nombre. Chosran en
demanda la raison. On lui répondit que I'évéque de Lasom était trop
agé. Le prétexte lui parut sans valeur.

2, Publiée par le P. BEpsaN dans le Recueil dont est extraile la Vie
de Maraba, p. 288 et suiv. Elle a é1¢ utilisée par les chroniqueurs MARE

et "AMR.
3. V. NOELDEKE, Die von Guidi hergusgeg. syr. Chronik, p. 17, n. 4.



LE CATHOLICOS SABRISO". 211

cétisme. Neuf ans aprés, il se rapprocha de son pays
d’origine, et se batit une cellule dans la montagne de
Sa‘ran, ot un disciple du nom de Job se mit a son
école. Sa renommée se répandit bientét dans les ré-
gions cnvironnantes. Il usa de son prestige pour pro-
pager le christianisme dans les régions de Radan, de
Beledfar et de Siarzur, ou I'on comptait encore beau-
coup de paiens, surtout parmi les tribus nomades
et &4 demi insoumises qui parcouraient le pays.

Sa propagande trés énergique et trés fructueuse in-
quiéta les mages. Ils le dénoncérent aux fonctionnaires
royaux. Aprés diverses conjonctures, il fut, par ordre
du mobed local, envoyé & Karka de Beit Slokh, pour y
étre interné quelque temps. Saba, évéque de Lasom,
mourut sur ses enirefaites. Sabriso* fut élu & sa place.
Le pieux chroniqueur raconte que son héros avait pro-
phétisé I’événement & ses disciples. A peine la prédic-
tion était-elle formulée que le métropolitain de Beit
Garmai, Boktiso®, se présenta a la porte de sa maison
avec plusieurs évéques, et le consacra malgré lui!.

Elevé a I'épiscopat, Sabriso® continua ses pratiques
austéres, dont il ne se relicha méme pas quand il fut
nommé catholicos. Attirés par 1'éclat de ses vertus, les
fidéles accouraient & Lasom « comme au lieu de la
précieuse Passion de notre Sauveur? ». Les plus grands
personnages de la Perse et le roi Hormizd lui-méme
désirérent jouir de sa présence vénérable. L'empereur
byzantin Maurice se recommanda & ses priéres et lui
fit parvenir par ses ambassadeurs des cadeaux pré-
cieux 3. Cependant Sabriso® sans se lasser parcourait

1. Vie de Sabriso®, p. 300.

2. Op. cit, p. 304.

3. Suivant MARE, p. 52, il ne fallut rien moins que l'intervention de
Chosraa pour que le catholicos permit aux envoyés de Maurice de faire
faire son portrait. Le méme annaliste raconte qu’un évéque syrien ayant




212 CHOSRAU 11 ET LES CHRETIENS.

les provinces orientales pour y précher Jésus-Christ.
Sa Vie nous le montre voyageant peut-étre jusque dans
la Perse propre, sirement jusqu'a Hira oit il fut, avec
I'évéque de la ville, Siméon, l'artisan de la conversion
du roi Nu‘man *.

Elu patriarche, Sabriso® usa de la faveur dont il

- jouissait & la cour pour faire reconstruire des églises
détruites par les mages sous le régne d’Hormizd et
pour délivrer de nombreux prisonniers. La reine Sirin
lui batit méme un monasteére 2; il faut, sans doute, en-
tendre par la le cloftre de saint Sergius, situé non loin
de la contrée dont Sabriso® était originaire, qui devint,
un peu plus tard, I'enjeu de la luite entre les nestoriens
et les monophysites 3.

Enfin, lorsque Chosrau reprit en 603/4 les hostilités
confre Rome, Sabriso® accompagna l'armée royale.
Mais ses infirmités et son grand 4ge — il avait plus de
quatre-vingts ans — le retinrent 4 Nisibe, ou il mourut
pendant le siége de Dara (604)4. Il fut enseveli, suivant
les uns, dans son cloitre du Beit Garmai; suivant
Salomon de Basra, dans la ville de Hira. Le rensei-
gnement de ce dernier auteur ne semble pas exact, &
moins qu'il ne s'agisse d'une translation ultérieure.

Le vieux catholicos léguait & son successeur une si-

été envoyé comme ambassadeur auprés du roi, désira visiter le pa-
triarche. Un dignitaire persan, deux évéques, Théodore de Kaskar et
Maraba, évéque de Beit Darayé€, et BoktiSo recteur de I’école de Séleucie
lui firent cortege. L’évéque ambassadeur pensait trouver le catholi-
cos richement kabillé comme ses collegues byzantins. I1 vit un homme
misérablement vétu, et se retira grandement étonné et édifié.

1. V. ci-dessus, p. 206, n. 4.

2. Cf. THOMAS DE MaRGA, Histoire monastique, 1. I, ch. xxn1; éd. Budge,
t. 11, p. 80, n. 5. Vie de Sabrifo®, p. 306.

3. Voir ci-dessous, p. 228.

4. Un dimanche du mois d'aodt d’aprés Mixa, cité par Elie de Nisibe.
BARHEERARUS, Chronicon, col. 108, n. 2. Cf. "ANR, p. 30. MARE, p. 53. Gorpr,
Chyon, anon., p. 19. Bibl. orient., 111, p. 443. Hist monasti., éd. Budge, 11,
p- 86, 0. 7.



LE CATHOLICOS SABRISO", 243

tuation passablement embrouillée. Son principat avait
été troublé par des luttes intestines dont 1'Apreté, conte-
nue peut-étre par le respect dont sa personne était en-
tourée, ne fit que redoubler quand il eut disparu. L'or-
thodoxie nestorienne courut, & ce moment, un triple
danger de la part des Mesalliens, des Henaniens et des
monophysites. Nous réservant d'insister plus loin? sur
les manifestations purement dogmatiques de la polémi-
que, nous indiquerons ici les phases de la lutte et les
principaux événements qui la marquérent. Clest la
trame méme de I'histoire de 'Eglise persane entre les
années 570 et 630 que nous nous proposons de recons-
tituer.

Les Mesalliens nous sont assez peu connus. Leur nom
signifie les « priants? » et correspond au grec edyduevor
{ebyitar). ls se recrutaient surtout parmi les religieux.
Si nous comprenons bien les décisions canoniques qui
les concernent, c’étaient des moines gyrovagues et in-
dépendants, des ermites ambulants sans supérieur res-
ponsable qui se répandaient par tout le pays, commeles

1. Ch. 1x, p. 278 et suiv.

2. Syr. P~ * Sur cette secte qui infesta I'Orient tout entier du 1ve
au xu° siécle, voir TiLLEMONT, Hist. ecclés., t. VIII, p. 222-226, et P’article
de Herzog's Realencykl. : « Massalianer », Pour leur action au sein de
I'Eglise nestorienne, v. Syn. orient,. p. 374, 461 et suiv. HOFFMANN, A us-
zige, p. 104,121, 122, Babai le Grand, archimandrite d’Izla, les combaltit
énergiquement (Hist. monast., 1. I, ch. xxvn), Il réfuta souvent leur doc-
trine dans ses ouvrages, nolamment dans son Commentaire sur les
Centuries d’Evagrius, conservé dans le Ms. Syr, Yat. 176, D’aprés ce Cam-
mentaire, p. 123, les Mesalliens méprisaient et rejetaient le baptéme;
iis soutenaient que la priére suffit & procurer la grice del’Esprit-Saint,
que nous pouvons éire parlaits des ceite vie, enfin que les sacrements
n’ont point d’efiicacité. Je dois la communication de ce ms. a Pobli-
geance de M. le D* Braun. — Voir pour le vin® siecle, le témoignage de
Phérésiologue TREODORE BAR KHOUNI, Cilé par Pognon : Inscriplions man-
daites des coupes de Khouabir, p. 139, et la rétractalion que Timothée
exigea de Nestorius de Beit Nuhadra dans ma thése : De Timotheo I
Nestorianorum patriarcha, ch. u, p. 22. V. aussi Booce, Hist, monast.,
t. I, p. 91, n. 3,



214 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

fagirs du monde musulman, mendiant leur nourriture
et au besoin la volant, dissimulant sous une austérité
apparente des meeurs fort dissolues, pénétrant, grace
a leur profession extérieure, dans les maisons chré-
tiennes et s’y livrant & toutes sortes d'excés. On leur
attribuait aussi des pratiques de sorcellerie, qui pou-
vaient étre fort lucratives. Leur orthodoxie était, 4 bon
droit, suspecte. Ces irréguliers paraissent avoir été
fort nombreux en Adiabéne et surtout dans les mon-
tagnes de Siggar, situées entre le Tigre et I'Euphrate,
au sud de Nisibe.

Le catholicos Sabriso® eut le bonheur d’en réduire
un certain nombre a une observance plus rigoureuse.
Nous avons conservé le pacte que signérent ces moines
au mois Adar de la huitieme année de Chosrau
(mars 598) !. Ces religieux promettaient d’ « honorer
les Péres égyptiens et tous les Péres qui ont perfec-
tionné notre genre de vie »; ils s'engageaient a la
résidence et s'interdisaient de circuler dans les villes
et les villages. Enfin ils batissaient un cloitre 4 Bar-
qaiti et en faisaient un cenire de vie cénobitique ou
I'on instituait la psalmodie canoniale. Sabriso® leur
donna un chef unique sous'obédience duquel il groupa
toutes les laures de la montagne et du désert de Sig-
gar.

Les Henaniens formaient un parti plus redoutable
encore. Au point de vae dogmatique, ils se rattachaient
aYorthodoxie chalcédonienne et confessaient en Jésus-
Christ une personne, une hypostase et deux natures?.
Influencés probablement par l'issue de la querelle des
Trois Chapitresdans le monde byzantin, ilss’attachaient
plutét & 'exégése de saint Chrysostome qu’a celle de

1. Syn. orient., p. 461-465.
2. Yoir ch.1x, p. 280, HOFFMANN, A usztige, p. 116. Syn. orient., p.626-639.



e

LE CATHOLICOS SABRISO", 245

Théodore de Mopsueste « I'Interpréte ». En consé-
quence, Babai le Grand, leur ennemi, les traite d’ori-
génistes, de panthéistes et surtout de fatalistes!, par
ou il faut entendre sans doute qu'ils rejetaient le
rationalisme pélagien de Théodore.

Le chef reconnu de 1'école était Henana I'Adiabé-
nien, grand mattre del'Université de Nisibe. Il groupa
autour de lui un parti trés considérable, surtout a Nisibe
méme, dont I'évéque Simon se déclara en sa faveur?,
malgré les décisions contraires du synode d'l3o°yahb
d’Arzun. Sans1’énergique opposition des supérieursdu
mont Izla, Abraham, Dadifo“3, et de leurs disciples dont
les plus célebres sont Georges le martyr et Babal le
Grand, les Henaniens auraient sans doute fait préva-
loir leur doctrine dans 'Eglise de Perse.

Sabriso® se prononga cependant contre eux dans
le synode général qu'il tint au mois d'Yar de la sixiéme
année de Chosrau (mai 596), c'est-a~dire immédiate-
ment aprés son intronisation *. Les Péres du concile
ne désignérent pas nommément Henana, soit que ce
dernier fat déja mort, soit que sa situation fat telle-
ment établie & Nisibe qu’on fit obligé d'user de ména-
gements & son égard pour ne pas provoquer un schisme.
Cette derniére explication est toutefois la moins pro-
bable, puisque les Péres déposérent Gabriel, fils de
Rufin, qui avait pris la succession de Simon, et en-
voyérent a4 sa place Grégoire de Kaskar, qui dut
recourir a la force pour prendre possession de son
siége.

Ce Grégoire agit avec une vigueur méritoire, mais

-

. Commentaires sur Evagrius, ms. cité plus haut, p. 129 et 114,
. Guibt, Chron. anon., p. 17.

. ¥.ch. x1, p. 316 et suiv.

. Syn. orient.,p. 457-461.

. Pour cause d'astrologie, Guini, Chron, anon., p. 16.

[~




216 CHOSRAU I ET LES CHRETIENS.

excessive. Les notables de la ville, presque tous par-
tisans de Henana, protestérent contre les agissements
de leur nouvel évéque!. Le roi le fit emprisonner, puis
luiordonna de se rendre dans le cloitre de Sahdost.

Chose étrange et qui peint bien cette époque si trou-
blée : Sabriso seconda les Henaniens dans cette af-
faire. Il détestait Grégoire, nous ne savons pour quel
motif, peut-étre parce qu'il I'avait eu pour concur-
rent au patriarcat. Au risque de faire prévaloir les
doctrines du docteur de Nisibe, le catholicos entrava de
mille maniéres l'action de son rival 2. Il parla méme
de le déposer a la suite des plaintes adressées a4 Chos-
rau par les Nisibites.

Les autres évéques n’entrérent pas dans ses vues,
et le trop ardent zélateur de I'orthodoxie, le « martyr
vivant ® », comme s’exprime Babal, put, aprés un
court séjour dans le cloftre ol le roi 'avait relégué, se
retirer tranquillement dans son pays d'origine ou il se
batit un monastére.

Les Nestoriens avancés ont fait un héros de ce cham-
pion malheureux et maladroit. Dieu méme, & les en
croire, aurait pris soin de venger son martyr. Dés
la renonciation de Grégoire, Sabriso® perdit le don
des miracles dont il avait joui jusqu’alors*. Quant aux

1. C'est peut-étre a cette époque que se place Ia révolulion intérieure
de VEcole & la suite de laguelle Lrois cents étudiants antihenaniens
et, parmi eux, le futur catholicos I3o*yahb 1I durent s'exiler. “Aug, p. 30.
Cf. HOFFMANR, Auszige, p. 102. D'aprés MaARE, p. 48, Henana aurait en
jusqu'a huit cents éléves.

2. C’est lui qu'il visa, croyoms-nous, lorsque, par sa lettre aux
moines de Bar Qaiti, il rattacha leurs monastéres au siége patriarcal,
interdisant au métropolitain de ’éparchie de Siggar, c’est-a-dire au
métropolitain de Nisibe, tout acte de juridiction sur les nouveaux con-
verlis, Syn. orient., p. 469,

3. Passion de Georges : HOFF¥ANN, Ausziige, p. 102,

4. Guip1, Chron. anon., p.17. Cf. Hist, monast., L. I, ch. Xxv; éd. Budge,
11, p. 87.



LES PROGRES DES JACOBITES EN PERSE. A7

Nisibites, ils se révoltérent contre Chosrau nous ne
savons a quelle occasion. Une armée royale marcha
contre eux, sous la conduite de Nakwergan. Ils résis-
térent d’abord, mais sur l'invitation de Sabriso, et sur
la promesse formelle d'un traitement favorable, ils
se rendirent aux assiégeants. En dépit de son ser-
ment, Nakwergan livra la ville au pillage et en mas-
sacra les notables. « Ainsi, conclut I'anonyme de Guidi,
s'accomplit sur eux la malédiction de Grégoire, et Mar
Sabriso® en fut témoin?. »

3 2. — Les progrés des Jacobites en Perse : Gabriel
de Biggar. Le catholicos Grégoire. Interrégne.Yazdin
YTArgentier.

Tandis que le schisme Henanien divisait les forces
nestoriennes, les Jacobites tentaient avec succés l'in-
vasion des provinces orientales. Malgré les exécutions
conduites par Barsauma, le monophysisme n’avait pas
6té complétement extirpé de 'empire perse. La ville de
Tagrit sur le Tigre Iui était restée fidéle. On a vu plus
haut? que la prédication de Siméon de Beit Arsam
avait obtenu un succés réel, quoique éphémere. Nous
avons également raconté les efforts que tenta, dans
le méme sens, a linstigation de Jacques Baradée,
Yévéque Aludemmeh. Le supplice de ce prélat eut
lieu le 2 aodt 575, dans les circonstances que nous
avons indiquées 3, et la persécution qui suivit empécha
les Jacobites de lui choisir un successeur avant la mort
de Chosrau Anosarwan. En 579, ils élirent un certain

- Qamiso®, « docteur de la nouvelle église édifiée aux

1. Ibid.
2, Gf. ci-dessus, ch. vi, p. 157,
3. Ch. wn, p. 198,
LE CHRISTIANISME, 13



e |

218 " CHOSRAU 11 ET LES CHRETIENS,

orthodoxes prés du palais royal », ainsi que s’exprime
Barhébraeus!.

11 ordonna des évéques la ou le besoin s'en fit sentir,
« car, dit le méme auteur, en ce temps-la, les ortho-
doxes étaient rares ». Nous ignorons malheureusement
le nom des siéges nouvellement créés. 1l se peut bien
que la plupart des prélats, d'ailleurs peu nombreux
sans doute, aient été des évéques régionnaires sans
résidence fixe. A part la métropole de Tagrit, nous
ne connaissons de fagon certaine, pour cette époque,
que I'évéché dont le titulaire résidait au céleébre mo-
nastére de Mar Mattal 2. L'origine de ce monastére
est rattachée par la légende a l'apostolat d'un certain
Mattai qui convertit le martyr Behnam et sa soeur, an
temps de Julien I’Apostat 3. Al'époque que nous étu=-
dions, 1'évéque de ce grand diocése, ordonné par
Qamiso", se nommait Tubana.

De Tagrit et de Mar Mattai les missionnaires mono-
physites rayonnaient dans toutes les directions. Ils
comptaient déja de nombreux adeptes parmi les Arabes
Scénites, mais ils ne réussirent pas 4 converlir Nu'-
man i leurdoctrine. Dans le Nord leur activité ful plus
féconde encore, L'Adiabéne et le Beit “Arbayé devinrent
un foyer intense de propagande antinestorienne, sur-
tout aprés que le moine Maruta eut pris la direction
de c¢e mouvementi. L’Arménie, toute dévouée au

4. BARHEBRAEDS, Chron. eccl., II, col. 101,

2, Op. cit., col. 103.

3, HOFFMANK, Auszige, p. 17 et sulv,

4 Maruta, originaire de Suzaq, bourg du Beit Nubadra, s'exerca
aux vertus monastiques dansles couvents de ce pays. Puis ilalla en
Syrie pour y compléter ses études, et séjourna dans divers mopastéres
aux environs de Callinique et d’Edesse. Enfin il rentra en Perse vers
605 et se fixa d Mar Mattai d’ou il rayonna dans toute la vallée du Tigre.
Yers 612, il se rendit & Tagrit, puis A la Porte Royale, ol il s'insinua
fort avant dans la confiance du métropolite jacobile Samuel et du
drustbed Gabriel. Il (it aux Nestoriens une guerre acharnée et composa




LES PROGRES DES JACOBITES EN PERSE, 219

monophysisme, le mont Izla, peuplé d'ardents Jaco-
bites, alimentaient par un apport continu les forces de
I'hérésie dans les régions limitrophes.

11 fallut que les Nestoriens se préoccupassent de
ceite situation. Fort heureusement pour eux, le voi-
sinage de I'Ecole de Nisibe leur permit d'organiser
solidement la défense religieuse. « Dans chacun de
leurs bourgs, pour ainsi dire, ils avaient pris soin de
fonder des écoles, » dit le biographe de Maruta !, Ils
avaient aussi composé des cantiques qu'ils faisaient
répéter & tous leurs disciples. Mais les monophysites
se piquerent d’émulation et « se mirent & fonder de
belles écoles, premiérement dans la région de Beit Nu~
hadra », ainsi que de nombreux monastéres.

Telle étalt cependant, 1a puissance de I'Eglise nesto-
rienne qu'ils fussent difficilement parvenus 4 'entamer,
s’ils n'avaient gagné a leur cause le puissant con-
cours d'un dignitaire de 1la cour dont le nom domine
toute cette période de 'histoire ecclésiastique, Gabriel
de Siggar, drustbed ou archidtre de Chosrau II. Les
médecins furent toujours et partout influents auprés
des monarques orientaux, et des rois Sassanides en
particulier. Mais Gabriel semble avoir joui d'un cré-
dit extraordmaire. Il le devait, parait-il, & une heu-
reuse saignée a la suite de laquelle la favorite Sirin,
jusque-lastérile, avait donné naissance 4 unfils, nommé
Merdan8ah2, D’aprés les sources grecques3, Chosrau

plusieurs ouvrages pour réfuter leur doctrine. Nous verrons plus loin
qu’il fut désigné en 628/9 comme chef supréme desmonophysites persans.
BARBEBRAEUS, Chron. eccl., col. 111, Vita Marutae {inédite}. Cest la
vie de ce personnage écrite par son successeur Denha. British Mus.,
ms. Add. 12.472. La photographie m’en a été obligeamment communi-
quée par M. Nau.

1. Vita Marutae, p. 199, v. b.

2. Grini, Chron. gnon., p. 18.

3. Citées dans Guipy, Chron.; trad. NOELDEKE, P. 13, n. 3.

- I s



220 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

attribua cette miraculeuse guérison & l'intervention
du martyr Sergius, pour lequel, nous I'avons dit plus
haut, il professait une dévotion spéciale!.

L’habile médecin mit son influence au service du
parti jacobite. 11 parait qu'il avait appartenu dés son
enfance a cette Eglise. [’hypothése est assez vraisem-
blable, car Siggar était un centre monophysite. Mais
il se convertit d’assez bonne heure au nestorianisme,
sans doute en vue de son mariage avec une néophyte de
grande race, ou encore pour plaire & la cour, ol le
dyophysisme était considéré comme la religion offi-
cielle des chrétiens persans?®. Pourquoi abandonna-t-il
les Nestoriens pour se ranger de nouveau parmi leurs
adversaires ? Ce point d’histoire demeure obscur.

Les monophysites, & ma connaissance du moins, se
contentent de mentionner le fait sans en rechercher
les causes 3. Les Nestoriens sont, comme on peut le
penser, trés partiaux. L’anonyme de Guidi allegue,
cependant, de la conversion du drustbed un motif
trés plausible : Gabriel aurait répudié sa femme légi-
time et pris deux femmes paiennes « dont il usait a la
maniére paienne“ ». Le catholicos Sabriso® lui aurait
rappelé les prescriptions canoniques, et, comme Ga-
briel ne tenait aucun compte de ses avis, il 'aurait
excommunié. Par esprit de vengeance, le médecin se
serait retourné vers ses anciens coreligionnaires 3.

1. Comme le remarque justement M. Noripekk (Ioc. cit.), les deux
renseignements peuvent trés bien s'accorder. Gabriel se donnait seule-
ment pour 'intermédiaire visible du martyr syrien.

2. HOFFMANN, Ausztige, p. 118-120.

3. BArHEBRAEUS, Chron. eccl., 1I, col. 109.

4. Guini, Chron. anon., p. 18.

5. I1 n’est pas toutefois nécessaire d’admettre, avec les Nestoriens, que
Gabriel menitune vie de débauche. Sa haute situation a la cour exigeait
peut-étre qu’il vécit « 4 la Perse ». On sait que les rois imposerent

plusieurs fois cette condition a qui les approchait {cf. ci-dessus ch. vi,
p. 149). Ce que nous connaissons du caractére de Sabriso® est bien



LES PROGRES DES JACOBITES EN PERSE. 224

Quoi qu'il en soit, les Jacobites furent moins exi-
geants ou plus habiles queleurs adversairesetils ne son-
geérent qu'a profiter du surcroit inespéré de pouvoir
que leur apportait la précieuse adhésion de Gabriel et
celle de la favorite Sirin qui en fut la conséquence’.

Le drustbed se borna d’abord & faire donner par
Chosrau au catholicos Sabriso® I'ordre de lever 'ex-
communication qui pesait sur lui. Le vieux patriarche
refusa d’y consentir, et la mort vint opportuhément le
délivrer de ce souci?.

La vacance du siége ne fut pas longue. Dés que
Chosrau, aprés la prise de Dara, fut revenu dans ses
Etats, il permit la convocation d'un synode général
pour nommer un catholicos. Si nous comprenons bien
le protocole de ce synode, la promptitude du roi sur-
prit agréablement les évéques3. « [l a fait pour nous
des choses admirables, et qui n’ont jamais en de pa-
reilles. Il commanda... que les évdques de tous les
diocéses qui sont éloignés viendraient sur les bétes du
Roi, avec honneur, et aux frais du royaume, & la vé-
nérable Porte du Roi des Rois; et il a pris soin que
ceux qui sont prés parviennent promptement a la
Porte, pour y choisir le chef et le gouverneur de I'E-

conforme avec la décision qu’il prit, préférant I'observance des salnts
‘canons aux avantages qu'il pouvait retirer de I'appui de Gabriel. Enfin
la conversion de ce dernier au monophysisme devient trés compréhen-
sible, si on admet que le drustbed ne s'était fait nestorien que pour
des raisons politiques ou utilitaires.

1, La conversion de cette réine est plus surprenante. Née a Prat
de Maisan (Guin1, Chron. anon., p. 20}, dans un pays tout nestorien, elle
avait donné des marques de fidélité a sa foi, en particulier lors de
Pélection de Sabriso* (V. p. 209). On peut croire que cette Gdélité était su-
perficielle ; quand le médecin & qui elle devait tant la pressa de le
seconder dans sa lutte contre I'figlise établie, elle ne dut pas hésiter
longiemps, et ne comprit peut-éire pae la portée de ses intrigues. On
n’était pas grand clerc en théologie dans le sérail du Roi des Rois,

2. Guinr, Chron. anon., p. 19.

3. Syn. orient., p. 474 et suiv.




222 CHOSRAU I ET LES CHRETIENS.

glise catholique. » Au mois d'avril 605, on choisit, «sur
T'ordre de Sa Majesté, le vénérable, saint, excellent par
sa science éclairée et ses ceuvres glorieuses et divines,
Grégoire, docteur et interpréte des Livres saints ».

La nomination de ce Grégoire, originaire de Tell
Besme, disciple d'un docteur nommé Iso® et professeur
a I'Ecole de Séleucie, était, on le voit, lmposee aux
Péres. Le peuple, les évéques et le roi lui-méme,
d’aprés tous les annalistes*, auraient préféré Grégoire
de Kaskar, 1'évéque de Nisibe, dont nous avons dit plus
haut l'insuccés. Mais les monophysites et les Hena-
niens redoutaient I'activité et I'énergie d’un tel adver-
saire, qui, sur le tréne patriarcal, se souviendrait sans
doute des avanies subies par le métropolitain. Ne pou-
vant faire élire un candidat de leur opinion, ils se
contentérent d’éliminer leur plus irréconciliable en-
nemi, grice a l'intervention de la reine Sirin. Celle-ci
proposa et fit adopter par Chosrau la candidature du
docteur de Séleucie, originaire, comme elle, de la
Méséne 2.

Le nouveau catholicos fit renouveler par son concile
les anathémes déja portés du temps de Sabriso® 3. On
affirma une fois de plus 'autorité canonique de l'exé-
gése de Théodore de Mopsueste, en se référant au
synode tenu & Beit Lapat en avril 484 par Barsauma
et Nanai de Prat. Le zéle orthodoxe des Péres les
porta également a rendre obligatoires trois hymnes*

1. Guipi, Chron. anon., p. 20. "AMR, p. 30; MaRE, p. 52. D’aprés ces deux
annalistes Sabri%o® aurait souhaité avoir pour successeur Barhadbesabba,
moine du couvent qu’il avait fondé au mont 5a’ran. TeoMss DE MARGA,
Hist. monas!., éd. Budge, II, p. 83-90 et p. 85, n. 1. BARHEBRAEUS, Chron.
eccl., 11, col. 1017,

2. Suivant Mare (loc. ¢il.), le roi ne s’apergut pas tout d’abord de la
substitution de Grégoire de Prat i Grégoire de Kaskar. Quand il en fat
informé, il s’en mentra tres irrité.

3. Syn. orient., p. 474 et suiv,

4, Syn.orient., p. 471,



LE CATHOLICOS GREGOIRE. 223

ol la doctrine nestorienne était nettement exprimée, et
a frapper d’anathéme les moines qui ne les accepte-
raient pas et les évéques qui hésiteraient 4 excommu-
nier les réfractaires. Enfin de nouvelles condamnations
furent décernées contre les moines et les moniales
gyrovagues, atteignant ainsi les Mesalliens, et, der-
riére eux, les monophysites.

Les principaux signataires de ce concile sont leg
métropolitains Joseph de Prat, Jonadab d’Arbel, Bok-
tiSo® de Beit Garmai et vingt-six autres.évéques dont
trois sont connus d’ailleurs : Théodore .d¢ Radkar,
Barhadbesabba de Holwan, écrivain dxstmgue" etGa- -
briel de Nhar Gil qui Joua un réle important comme
controversiste 2, .

Grégoire de Prat tint la conduite qu'on pouvait
‘attendre d’un prélat courtisan. Les quatre années “de
son principat furent désastreuses pour I'Eglise de
Perse. Son avarice demeura légendaire. Thomas de
Marga raconte? qu’on faisait circuler une caricature
qui représentait le catholicos palpant une poule pour
savoir si elle était grasse. Autour de lui étaient rangés
les évéques dans une attitude indescriptible.

II ne jouit pas longtemps du fruit de ses rapines, et,
quand il mourut, en 6091, le trésor royal confisqua ses
richesses 5.

Chosrau ne permit pas qu'on lui donnat de succes-
seur®, On voit quel progres avait fait, en quatreans, le

1. Cet évéque est peut-étre celui que Sabrido® avait désigné pour
lui succéder. V. p. 222, n. 1.

2. Syn. orieni., p. 478, et 1a note 2

3. Hisl. monastica, 1. I, ch. xxv; éd. Budge, II, p. 88. BARHEBRAEUS,
Chron. eccl., 11, p. 107,

4. Plus exaclement, entre octobre 608 et 609. Syn. orient,, p. 412, n. 1.

5. THOMAS DE MARGA, Hist. monast., |. I, ch. xxvr; éd. Budge, II, p. 89,

6. BARHEBRAEUS, Chron. eccl., 11, col. 109. L’archidiacre Maraba, « homme

verluenx et sage »,administraTEglise de Séleucle (Gurnt, Chron. enon.,
P. 20, MARE, p. 54; “AMR, p. 30).



224 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS,

parti monophysite. En 605, Gabriel ne pouvait qu'em-
pécher la nomination d'un adversaire; en 609, il privait
de chef 'Eglise orthodoxe et se flattait, sans doute, de
lui imposer quelque jour un catholicos jacobite.

Le zéle imprudent de quelques prélats nestoriens
avait servi les menées de leurs rivaux. Un rad ayant
détruit I'église de Siarzdr, I'évéque Nathaniel s'in-
surgea contre lui, ameuta les chrétiens et le fit chasser
du district. Le rad se plaignit &4 Chosrau et lui dit :
« Tu combats pour des chrétiens — il entendait par la
le jeune fils de Maurice — et moi je suis chassé par
eux ». Chosrau fit emprisonner I'évéque, sans autre
enquéte, probablement 4 I'issue du synode de 605, et,
aprés une détention de six ans, le fit crucifier!.

Au méme moment, Jonadab, métropolitain d'Adia-
béne, parvint, nous ne savons comment, a se procurer
une lettre du roi lui donnant tout pouvoir sur la région
montagneuse oul les moines jacobites avaient élu domi-
cile, et en particulier sur le fameux cloitre de Mar
Mattai2. On imagine facilement dans quel sens se
serait exercée l'autorité de Jonadab. Mais Gabriel
veillait : il fit avorter le projet. Lui-méme se donna la
satisfaction d'user de représailles. Il confisqua aux
Nestoriens le cloitre de Mar Pethion 3 et celui de Sirin
dans le voisinage de Holwan.

Les évéques dyophysites, jugeant que la situation
s’aggravait de plus en plus, résolurent de tenter, en
612, une derniére et plus solennelle démarche auprés
du roi pour obtenir la permission de se choisir un chef
supréme. Si mauvaises étaient les dispositions de la

1. Guip1, Chron. anon., p. 19.

2. Guin1, Chron. anon., p. 20. BARHEBRAEUS, Chron. eccl., II, col, 111,

3, Probablement celui de Holwan. C[. NOELDERE, Chronique de Guidi,
trad., p. 19, n. 6.



. e — - —— v —— T S

LA VACANCE DU SIEGE DE SELEUCIE. 225

cour qu'ils n'osérent s’y présenter sans avoir aupara-
vant reconnu le terrain.

Ils chargérent de ce soin un moine du couvent fondé
par Abraham de Kaskar * (4 586) sur le mont Izla, et
dirigé présentement par son sucecesseur DadiSo®2.
Ce religieux était le fils d'un haut fonctionnaire du
royaume et se nommait Mihramgusnasp3. Instruit et
baptisé, puis ordonné prétre par Simon de Hira, il prit
le nom de Georges. Sa sceur Hazarowai fut convertie
vn peu plus tard et baptisée par le catholicos Sabriso®.
Elle regut le nom de Marie. Tous deux résolurent de
mener la vie cénobitique, et auparavant firent un péle-
rinage i la sainte montagne d'Izla. Ils redescendirent
a Nisibe, et tandis que Marie sy enfermait dans un
cloitre, Georges étudia a la célebre Ecole de cette ville.
Sur les conseils de 'archimandrite Dadiso®, il s'attacha
fermement & la plus rigoureuse orthodoxie et com-
battit les Henaniens.

L’évéque de Hira, Simon, vint 4 passer par Nisibe,
se rendant 4 Constantinople; Georges partit avec lui.
Quand ils furent de retour, Georges accomplit son
veeu et fit profession au Grand Monastére.

Cest 1a que vint le trouver une lettre collective des
évéques, le suppliant de les aider de ses lumiéres et
de mettre au service de la cause orthodoxe les rela-
tions que sa haute naissance lui assurait & la cour. Il
accepta cette mission et partit, accompagné des prétres
André et Michel, et de deux diacres. Arrivé a la rési-

1. V. ch. x1, p. 316. TuoMas DE MaARGA, Hist. monast., éd. Budge, II,
p. 37 et suiv.

2. Hist. monast., éd. Budge, II, p. 42.

3. « Histoire de notre pére illustre et trés saint Mar Georges, prétre,
moine, confesseur (converti) et martyr, composée par saint Rabban Mar
Babai archimandrite du mont Izla. » HoFFMANN, Auszige,p. 3 et suiv.
BN, Histoire de Mar Jabalaha, etc., p. ¥6 et suiv. Un important
fragment de cetle passion a été traduit dans Syn. orient., p. 625-634.

13.



226 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

dence royale, il se mit en rapport avec les prélats qui
I'avaient mandé. Puis, par I'intermédiaire d'un digni-
taire nommé Farrukhan, il fit pressentir le monarque
pour savoir s'il accepterait qu’on lui présentat la sup-
plique des évéques. Le roi, sous l'influence de Gabriel
et de Sirin, fit répondre aux Nestoriens que, avant
d’obtenir la permission de se choisir un chef, ils de-
vrajent prouver leur orthodoxie.

La suite de l'histoire est moins claire. D’aprés
Babai 2, Farrukhan aurait proposé une discussion
publique; d’aprés d’autres auteurs, notamment la
Chronigue de Guidi3, c'est Gabriel qui aurait défié les
Nestoriens comme en un combat singulier. Ceux-ci
auraient accepté la rencontre proposée et, « comme il
n'y avait pas de catholicos », désigné comme champions
les métropolitains d'Adiabéne et de Beit Garmai, Jona-
dabet Subha-le-Maran, le moine Georges etles évéques
de Nhar Gl et Tell Pahharé. Georges et HenaniSo®
furent chargés par les évéques de dresser une profes-
sion de foi (612).

Cette apologie nous a été fort heureusement con-
servée dansle Synodicon’. Elle débute par un préambule
qui ne laisse pas que d’étonner ceux-la mémes qui
sont accoutumés a la servilité orientale : « Quand nous
nous comparons avec tous les hommes depuis Adam
jusqu’au dernier, nous nous estimons heureux de
vivre sous I'admirable puissance de votre empire ».

Les suppliants louent ensuite le z2le de ce roi « bon
et bienfaisant », qui s’occupe non seulement de la vie
corporelle, mais encore de la vie spirituelle de ses su-

1. TABARI, D. 292 et 299,

2. Passion de Georges : HOFPMANN, Auszige, p. 107 et suiv.
3. Chron. anon., p. 20.

4. P. 580 et suiv.




LA VACANCE DU SIEGE DE SELEUCIE. 227

jets, et cherche a discerner quelle croyance est la
vraie. Suit une exposition ample et détaillée de la foi
nestorienne!, Elle se termine par quelques paroles
qui, trés habilement, rappellent que cette foi est, pour
ainsi dire, la foi nationale des chrétiens persans, tandis
que les doctrines sévériennes ou théopaschites sont
d’importation romaine. Les auteurs expriment 1'espoir
que Chosrau, vainqueur des Romains, anéantira 1'hé-
résie romaine.

Vient ensuite la trés humble et trés humiliée suppli-
que des évéques? : « Depuis nombre d’années, nous n'a-
vons plus de chef supréme et 'Eglise souffre de grands
dommages... Ne considérez pas notre indignité, mais
bien votre miséricorde accoutumée, accordez-nous un
chef supréme, et a4 jamais nous rendrons grice &
Votre glorieuse Majesté ». Ce n’était pas tout. Le roi
avait proposé trois questions qu'il supposait embarras-
suntes pour les Nestoriens : 1°) Quelle est la foi qu’ont
préchée les apdtres? — 2°) Qui est Marie, la mére de
Dieu ou de 'Homme? — 3°) Y a-t-il eu, avant Nesto-
rius, un docteur qui ait attribué au Christ deux na-
tures et deux hypostases? Si nous ne nous trompons,
les deux premiéres questions avaient été suggérées
surtout par les monophysites, la derniére par leurs al-
liés, les Henaniens. — Les Péres répondirent en six
articles ou ils réfutent successivement les monophy-
sites, les théopaschites, les théotokistes et ceux qui
accusaient les Nestoriens, soit d’introduire un qua-
triéme terme dans la Trinité, soit de « confesser deux
Fils », soit de -s'étre écartés du fondement de la foi
enseignée par les Péres. A ce sixiéme article est an-
nexée une liste de citations, apoeryphes pour la plu-

1. Syn. orient., p. 581,
2, Syn. orient., p. 583,




S e e, e N e ey = e - =

228 CHOSRAU 1II ET LES CHRETIENS.

part, attribuées aux Péres les plus orthodoxes : saint
Chrysostome, saint Athanase, Amphiloque d'Iconium,
saint Ambroise et méme saint Cyrille 1,

Chosrau I ne prit aucune décision immédiate, etles
choses demeurérent en 1'état. Quand fut venue la
saison d'été, le roi se dirigea vers la Médie, et les
tenants des deux partis I'y accompagnérent.

Tout d’abord, un certain temps s’écoula, ou per-
sonne, ala Porte, ne s'entretint des affaires ecclésias-
tiques. Mais un incident raviva les disputes®. On s'était
arrété auprés du cloitre de saint Sergius, I'un de
ceux que Sirin avait, comme nous I'avons dit plus haut,
dédiés au martyr syrien. Les Nestoriens 1'avaient pri-
mitivement desservi, mais Gabriel le leur avait enlevé
pour le donner aux monophysites qui s'en réservaient
la jouissance exclusive. Georges et Ilenaniso® contes-
térent la 1égitimité de ce transfert. Leur zéle les porta
& quelque excés de parole, et peut-étre a quelques
voies de fait 3.

Le rusé Siggarien saisit 'occasion de triompher défi-
nitivement de ses ennemis*. Il accusa Subha-le-Maran
d’avoir voulu le tuer, et Georges d'étre un renégat du
magisme. Le résultat était facile a prévoir. L'une et
Pautre accusation furent favorablement accueillies et
le roi commit un haut dignitaire de la cour, nommé
Darmekhan, & l'examen des griefs allégués par Ga-

1. Ces citations rappellent les ypfoei; t@dv Hatépwy en usage parmi
‘les théologiens byzantins.

2. Passion de Georges : HOFFMANN, Ausztige, p. 107.

3. Sur les conseils de Maruta le monastére de Sirin fut enlevé aux
dyophysites; jusque-la le drustbed tolérait que les chrétiens, sans
distinction de confession, pussent s’y approcher des sacrements, Le
métropolite Samuel, qui en 614 avait recueillf 1a succession de Qamiso*®
aprés une vacance de cing années, et les autres évéques monophysites
acceptaient cette situation ambigué. L'intransigeance de Maruta y mit

bon ordre. Vie de Maruta, ms. f. 205, r.
4. Loc. cit., et Guip1, Chron. anon., p. 21,




Y Tttt CadmT— = — — N - bk

Ehe

LE MARTYRE DU MOINE GEORGES. 229

briel. Nous ignorons le sort qui fut réservé a Subha-le-
Maran. Quant & Georges, le roi lui-méme se souvint
de I'avoir connu avant sa conversion. Loin de nier les
faits, Georges se fit gloire de son changement de reli-
gion et argumenta contre le rad qui l'interrogeait.
Lorsque le roi Chosrau redescendit vers les Villes
Royales pour I'hivernage, Georges fut incarcéré dans
une forteresse voisine, appelée Akra de Koké. Aprés
huit mois de prison, il fut condamné a étre crucifié, et
les soldats 'achevérent 4 coups de fleches & Séleucie,
sur le marché au foin'. Son corps, recueilli par ses
compagnons, les diacres Gausiso® et Timothée, fut ense-
veli dans une église dédiée & saint Sergius, a Mabrakta,
localité proche de Séleucie?, Terrifiés par son exécu-
tion, que suivit de prés le supplice de quelques autres
martyrs, les évéques ne songérent plus i solliciter
d'un prince aussi mal disposé la permission de se
choisir un catholicos.

Puisque le gouvernement de 1'Eglise nestorienne
ne pouvait étre confié 4 un chef unique, chaque métro-
politain prit la responsabilité de son éparchie, et la di-
rection de I'Eglise de Séleucie incomba 4 I'archidiacre
Maraba, « homme plein de vertu et de sagesse ® ». Dans
les provinces du Nord, un moine d'lzla, supérieur
du Grand Monastére d’Abraham, Joua un role pré-
pondérant. Babai #, que la reconnaissance de I'Eglise

1.Le 44 kanun 11 de l'an 926, 25° année de Chosrau : 14 janvier 613.

2. Guint, Chron. anon., p. 21. M. Hoffmann, Auszige, n. 1034, re-
marque qu’il ne faut pas confondre ce martyrium de saint Sergius, situg
non loin des rives du Tigre, avec celuidont il était question plus haut,
qui se trouvait prés de Holwan, dans les montagnes de Médie.

3. Gurnt, Chron. anon., p. 20. Marg, p. 54. “"AMR, p. 30.

4, Gumni, Chron. anon., p. 21, THOMAS DE Manca, Hist. monast., L. 1,
ch. v, x1, xXVII-XXX, XXxV; éd. Buncr, II, p. 46 et suiv,, 90 et saiv., 116,
et n, 8. Bibl. orient., t. I, p. 88-97. HOFFMANN, Auszlige p. 417-120. 11
était originaire de Beit*Aindti, dans le district de Beit-Zabd&. V. BUDGE,
op. ¢it, 11, p. 4, n. 3.




T
. l

230 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

persane a surnommé le Grand, rendit aux Nesto-
riens d'inappréciables services. Sans autre titre officiel
que celui d'inspecteur des monastéres que lui avait
conféré la confiance des métropolitains du Nord : Jo-
nadab d’Adiabéne, Cyriaque de Nisibe et Gabriel de
Karka, le successeur de Subha-le-Maran, Babai par-
courut tout le pays,. soutenant les courages, affermis-
sant les énergies défaillantes.

11 fut, par-dessus tout, le gardien vigilant de l'or-
thodoxie, recherchant les hérétiques jusgue dans les
couvents les plus éloignés et s’opposant de toutes ses
forces a leur propagande sournoise dans les environs
de Mar Mattai, de Beit Nuhadra et d’Arbel.

Pour combattre les Henaniens, les Mesalliens et
les Monophysites, il s’appuya plus d'une fois sur les
officiers chrétiens de la Porte Royale, avec qui il entre~
tenait d’étroites relations, Son autorité semble avoir
été incontestée parmi ses coreligionnaires. Toutefois,
I'anonyme de Guidi!nous a transmis le souvenir de
disputes qui auraient eu lieu entre Babai le Grand
et un autre Babai dit le Petit. Mais le renseigne-
ment est trop laconique pour qu'il nous soit possible
d’en apprécier la portée. Quoi qu'il en soit, les écrits
de I'archimandrite d'Izla? contribuérent par leur large
diffusion au triomphe de la dogmatique officielle.

Gabriel mourut peu de temps aprés le supplice de
Georges, et les Nestoriens virent leur situation s’amé-
liorer quelque peu.

En effet, 4 partir de cette époque un personnage trés
zélé pour le Nestorianisme, Yazdin®, grand argen-

1. P, 24.

2. Duvar, Litt, syriaque, p. 221-2, et Bibl. orient., 111, p. 114,

3. CI. TABARI, p. 357, n. 4; et 383, n. 3. Hist. monast., éd. Budge, II,
p. 81, n. & Bibl.orient., 1, p. 392. BARBEBRAEUS, Chron. eccl., col. 71,



YAZDIN L’ARGENTIER. 231

tier du royaume, exer¢a pendant quelques années une
influence prépondérante a la cour de Chosrau. Ce per-
sonnage se rattachait par ses ancétres au célébre martyr
Pethion. Il était originaire de Karkade Beit Slokh ousa
famille possédait d'immenses propriétés. Le roi lui
avait affermé la recette générale de la dime, et les an-
nalistes nous le montrent marchant & la suite des ar-
mées persanes pour régler le pillage et fixer les con-
tributions de guerre. L’Anonyme de Guidi! prétend
que Yazdin versait chaque matin au trésor royal
mille piéces d'or.

Il ne manquait aucune occasion de relever, par des
cadeaux ingénieux, la monotonie de son tribut jour-
nalier. Lors delareddition d’Alexandrie (614), ilfit for-
ger des clefs d'or, sur lemodélede celles que les Egyp-
_ tiens venaient de lui remettre, et les offrit 4 Chosran,
I ne négligeait pas non plus, comme bien on pense, le
souci de sa fortune personnelle, qu'il alimentait, & la
mode orientale, par des réquisitions arbitraires. Apres
I'incendie de Jérusalem, que les Juifs avaient, dit-on,
conseillé aux Perses, Yazdin confisqua leurs richesses,
sans doute pour venger les chrétiens 2.

Mais le Roi des Rois ne s'inquiétait pas de ces
concussions. Ses guerres avec Rome lui coltaient fort
cher, et nul concours ne lui était plus précieux que
celui du fermier général. Ainsi s'explique le crédit
considérable que Yazdin mit au service de ses core-
ligionnaires. 11 fut, toutefois, impuissant a leur obtenir
du monarque P'autorisation d’élire un catholicos. Le
sitge de Séleucie demeura vacant depuis la mort de
Grégoire (609) jusqu'a celle de Chosrau II (628).

1. P. 23,
2, Ibid.



232 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

$ 3. — L'invasion des Perses dans I'Empire byzantin;
Revanche d'Héraclius. Chosrau I persécute fous
les chrétiens. Sa mort.

Dans la derniére année du pontificat de Sabriso® (604),
Chosrau II avait déclaré la guerre aux Romains, pour
venger, disait-il, I'empereur Maurice mis & mort par
I'usurpateur Phocas. Sous couleur de rendre au jeune
fils du basileus, Théodose, les services qu'il avait re-
¢us de son pére, il le fit couronner par le catholicos?,
4 la maniére byzantine, et, sans se borner 4 cetie ma-
nifestation platonique, il 'appuya d’'une armée d’in-
vasion. Ce fut le signal d’une lutte gigantesque qui,
pendant plus de vingt années, mit aux prises les deux
empires rivaux,

Elle s'ouvrit par le siége etla prise de Dara 2. La
perte de cette grande place de guerre laissait a 1a merci
des envahisseurs perses la Mésopotamie, la Syrie
et la Palestine. En 609, Edesse, jusque-la inviolée, fut
enlevée d'assaut.

La mort de Phocas et l'avénement d'Héraclius ne
suspendirent pas les hostilités. En 611, les armées per-
sanes campérent 4 Césarée de Cappadoce, en 613 &
Damas, enfin, pendant I'été de 614, conduites par
leur général Sahrbaraz, elles entrérent par la bréche
dans Jérusalem ef la livrérent au pillage 3. Le patriarche
Zacharie, les notables de la ville furent emmenés en
captivité. Mais ce qui blessaplus profondément les cons-
ciences chrétiennes, ce futl'incendie de la basilique de

1. Guip1, Chron. anon., p. 19.

2. Guint, Chron. anon., trad. NOELDEKE, p. 17, n. 2.

3. Guipr, Chron. anon., trad. NOELDEKE, . 2%, 0. 4 TABARI, P. 201 et 292,
n, 2.




L'INVASION DES PERSES DANS L’EMPIRE BYZANTIN. 233

I'Anastasis, et surtout l'enlévement de la Vraie Croix.

L’anonyme de Guidi * nous apprend que cette insi-
gne relique fut sauvée de la destruction par le dévoue-
ment éclairé du banquier Yazdin, grand argentier
du roi. Mais elle fut bientdt ravie aux chrétiens, et
alla rejoindre les autres piéces du butin dans un trésor
que Chosrau fit aménager pour metire en sdreté les
richesses incalculables amassées au cours de cette
énorme razzia 2. Alexandrie, gridce & la ruse d'un
chrétien de Qatar, tomba entre les mains des géné-
raux de Chosrau 3; et, comme au temps de Cambyse,
les armées persanes campérent sur les rives du Nil.

Les campagnes suivantes menérent les soldats du
Roi des Rois jusqu'aux rives de 1'Hellespont ‘. Un effort
supréme, combiné avec une invasion des Avares, allait
anéantir I'empire romain d'Orient. L'énergie et I'ha-
bileté d'Héraclius surent parer au danger imminent.
II porta hardiment la guerre au cceur de I'Arménic
persane.

Surprises par cette attaque imprévue, les armées
de Chosrau évacuérent I’Anatolie. Au printemps sui-
vant, nouvelle incursion d'Héraclius, pareillement cou-
ronnée de succés. Enfin, en 627 et 628, les Byzan-
tins frappérent des coups décisifs®. Ils entrérent
résolument dans la vallée du Tigre, occupérent 'Adia-
béne et le Beit Garmai, puis s'emparérent de Dast-
gerd 8, la résidence favorite du monarque.

1, P. 22.

2. Cf. Gtmi, Chron. anon., trad. NOELDEKE, p. 25, n. 1.

3. Guiny, Chron. anon., loc, sup. cif.

4. TABARI, pP. 292, n.3.

B. A cette campagne se rattache le supplice du martyr saint Anastase,
ancien soldat persan, converti au christianisme au cours de 'expédi-
tion de Syrie. Acta SS., 26 janvier. 11 fut mis 3 mo le 32 décembre 627.

6. TABARI, p. 265, n. 1; 296, n. 1.



L Wvw

234 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

Tant que les armées persanes avaient été victorieuses
des Romains, Chosrau avait observé vis-a-vis des
chrétiens une neutralité assez malveillante. Mais quand
les soldats d'Héraclius, recrutés avec l'or des Kglises
byzantines, envahirent le domaine des Sassanides,

[y

son attitude se modifia et fit place 4 une hostilité
déclarée.

Monophysites et Nestoriens furent également mo-
lestés !. Maruta dut quitter Tagrit et se réfugier dans
les grottes de Rabban Sabur prés d“Aqola 2. Il ne re-
parut qu'aprés la mort de Chosrau et I'avénement de
son fils. Yazdin lui-méme fut saisi et supplicié par
ordre du monarque. Conspirait-il avec les Romains, ou
Chosrau souhaita-t-il simplement s'approprier les
richesses du fermier général? L’une et I'autre hypo-
thése sont également plausibles.

Aprés sa mort, ses biens furent confisqués, et sa

1. C'est vers ce méme temps que le martyr I5o0'sabran fat mis a
mort aprés quinze ans de détention, sur les limites du Beit Garmai et
du pays de Beleifar, ¢’est-a-dire non loin d'une des résidences d’été
de Chosran. Ce martyr €lait un converti. Avant le baptéme, il s’appelait
Mahanui. D&s que les parents de Mahanud apprirent qu'il s'était fait
chrétien, ils le poursuivirent ¢n justice, dans le désir de s’approprier
ses biens. Le juge le fit emprisonner i Hazza prés d’Arbel, en atten-
dant la sentence que devait sans doufe prononcer une juridiction supé-
rieure. Mais Yazdin étant venu 4 Hazza intervint auprés des autorités,
bien qu'il e(t pu agir de lui-méme, et le fit délivrer, I5o‘sabran s’exercs
dés lors aux vertus monastiques. 11 fat dénoncé de nouveau, vers 605,
aupres du rad de Hazza, puis conduit en prison ou il demeura quinze
années, pendant lesquellesil fut visité par de nombreux chrétiens qu'il
exhortait i 1a vie parfaite. En 619/20, la trentiéme annéede Chosrau, il
ful tiré de sa prison pour étre conduit & la Porte avec plusieurs per-
sonnages du Beil Garmai et crucifié. Yazdin n’avait rien pu ou rien voulu
faire pour le sauver cette fois. ( Vie de Jésusabran,J.-B. CHABOT, Paris, 1896,
préface.)

2.Vie de Marula, p. 208. V, BARHEBRAEUS, Chron. eccl, col, 141, Les Nes-
toriens et les Monophysites sont d'accord pour affirmer que 1a mort de
Chosrau II fut un événementheureux pour les chrétiens ; Guinxr, Chrom.
anon., Y. 25; —~ MARE, P. 54; — "AMR, p. 30; — BARNEBRAEUS, Chron.
ece’., eol.417.



MORT DE CHOSRAU II. 235

femme soumise a la torture pour révéler les trésors-
qu'on la soupgonnait de dissimuler !, Cet acte de ty-
rannie codta cher au vieux monarque. Samta et Neé-
hormizd 2, fils de I'argentier 3, se voyant privés de leur
fortune et craignant pour leur vie, levérent 1'étendard
de la révolte, proclamérent la déchéance de Chosrau et
I'avénement de son fils Séroé (Qawad II). Abandonnéde
tous ses nobles qu'il §'était aliénés par ses exactions
et ses cruautés, Chosrau quitta précipitamment sa rési=
dence ! et chercha son salut dans la fuite, Il était trop
tard. Les émissaires des conjurés le rejoignirent bien-
t6t, se saisirent de lui et I'enfermérent dans la demeure
d'un homme nommé M4raépend, ol on ne lui donnait
comme nourriture qu'un peu de pain pour 'empécher
de succomber 3,

Cette vengeance ne suffit pas aux fils de Yazdin. Ils
arrachérent 3 Séroé 1'autorisation de tuer le monarque
déchu. Ils pénétrérent dans le lieu o était détenu Chos-
rau. Samta tira son épée pourfrapper. Chosrau, fondant
enlarmes, lui dit : « En quoi ai-je péché contre toi pour
que tuveuilles me tuer? » Emu de pitié, Samta recula,
mais Néhormizd, n'écoutant que sa colére, s'avanca &
son tour et, brandissant une hache, mit & mort le mear-
trier de son pére. Telle fut la fin de ce prince dont les
armées avaient, pour un instant, reconquis le domaine
immense des vieux Achéménides.

Les fils de Yazdin voulurent pousser plus loin leurs
avantages ®. Se coalisantavec les grands du royaume,

1. Guinz, Chron, anon,, p. 25,

2. Appelé aussi Kurta.

3. THOMAB DE Manca, Hist, monastica, 1. 1, ch. xxv; éd. Budge, 1I, p. 81,
cf. p.112-416. TaBARI, P. 357, n. 3; 383, n. 3.

4, TABARK, P, 352 et suiv.

% Gotp, Chron. anon., p. 2. TABARI, p. 356 et suiv.

6. Guin1, Chron. anon., p. 25.




236 CHOSRAU 1I ET LES CHRETIENS.

ils tuérent tous les fils de Chosrau, et, parmi eux,
Merdansah, le fils de Sirin, la reine monophysite. Peut-
étre avaient-ils congu de plus hautes ambitions, et
songeaient-ils, comme on les en accusa auprés de
Seroe, a fonder une dynastie royale. La présence des
armées byzantines les encourageait sans doute & pour-
suivre ce but. Héraclius etit été fort heureux, on n'en
doute pas, de voir monter sur le trone des Sassanides
un prince chrétien, nécessairement vassal ou protégé
des Romains.

Séroé ne laissa pas a l'orage qui le menagait le
temps de se former. Il se saisit de Samta. Celui-ci
réussit & s'enfuir et se réfugia & Hira. Le temps n’était
plus ou cette ville arabe, & demi indépendante, pou-
vait assurer aux ennemis du Roi des Rois un asile
inviolable !. Séroé atteignit son adversaire, luifit couper
la main droite et le jeta dans un cachot 2, ainsi que
son fréere Nehormizd.

§ 4. — L’avénement d'ISo"yahb II(628). L'organisation
de VEglise jacobite en Perse. Chute de I'empire
des Sassanides.

Les victoires d’Héraclius et la fin tragique de Chos-
rau Il eurent, pour les chrétiens de Perse, de trés heu-
reuses conséquences?. Séroé leur rendit une compléte
liberté autant par reconnaissance personnelle que par
crainte des Romains, et les traita méme avec faveur.

4. Sur la suppression duroyaume arabe de Hira, et sesconséquences
funestes pour I'Empire des Sassanides, voir.Guipi, Chron. anon., p. 18,
et trad. NOELDEKE, p. 13 et suiv.; p. 15, n. 2. TABARI, p. 325 et suiv.;
p- 329, n. 2 et 332, n. 4. MilLLER, Der Islam in Morgen- und Abendiand,
1, p. 21-23.

2. Guiog, Chron. anon., p. 23.




. L’AVENEMENT D'ISO'YAHB II. 237

Les Nestoriens procédérent a I'élection d'un catholicos.
Babai le Grand était présent a ce concile’. Lesévéques,
au dire de Thomas de Marga 2, le suppliérent d’accep-
ter le catholicat. Babai refusa cette lourde charge,
préférant, dit son panégyriste, achever sa vie dans une
cellule de son monastére. Les Péres choisirent done
un desleurs, ISo°yahb de Gdala, évéque de Balad ? (628).

Ce prélat s'était fait connaitre, dans sa jeunesse,
pour son zéle en faveur de 'orthodoxie. Il avait quitté
I'Ecole de Nisibe plutét que de pactiser avec les par-
tisans de Henana et avait composé un ouvrage pour
réfuter le célébre professeur. Cette courageuse attitude
lui avait valu le siége de Balad, bien qu’il fat marié,
dit I’Anonyme de Guidi 4, marquant ainsi qu'a cette
époque, 1'Eglise nestorienne n’élevait guére que des
célibataires aux prélatures ecclésiastiques.

Son premier acte fut de témoigner & Babai le res-
pect et la reconnaissance que professaient & son en-
droit les prélats orthodoxes. A la téte d'un certain
nombre d'évéques, il tint & le reconduire jusqu'au
couvent d'Izla ou le vieux lutteur acheva sa vie dans
les exercices de 'ascése monastique. Un apologue,
rapporté par Thomas deMarga?®, exprime bien, sous
de gracieux symboles, le role important que joua
Babai dans I'Eglise nestorienne, en des temps dif-
ficiles. « Quand les Péres se furent salués mutuelle-

1. Il n’est plus question de larchidiacre Maraba. Il était sans doute
mort & celie date. .

2. Bist. monast., 1. I, ch. xxxv; éd. Budge, p. 116.

3. Guini, Chron. anon., p. 25; trad. NOELDEKE, p. 30, n. 8 et 34, n. 8.
MARE, P. 54; "AMR, p. 30. BARREBRAECS, Chron. eccl., col. 113 et suiv. Bibl.
orient., 1. 1il, p. 103 et suiv. Cf. Hist. monast., éd. Budge, II, p. 61, n. 3
et 123, n. 4, et R. DuvaL, Litt. syriague, p. 89 et 37. Il régna 19 ans :
628-647.

4. Gurpy, Chron. anon., loc. cit.

5, Hist. monastica, l. 1, ch, xxxv;éd. Budge, {. II, p. 115 et 116.



- |
238 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS, |
ment et mis en route pour s'éloigner, aussitét apparut
4 Mar Babai un saint ange de Dieu sous l'apparence
d'un conducteur de char ¢, portant un glaive de feuet
monté sur un cheval blanc. Se tenant dans la cour de
sa cellule, il lui dit : Puisque tu as refusé le patriarcat
et qu'on en a choisi un autre, permets-moi d'aller le
trouver. Mar Babai lui dit : Qui es-tu? Il1ui dit : Je suis
I'ange a quile Dieu tout-puissanta commandé d'exercer
un ministére anprés du tréne patriarcal de 1'Orient,
et, tout le temps que tu remplacais le catholicos, du
premier jour & celui-ci, je ne me suis pas éloigné de
toi. Maintenant, je suis obligé d'aller servir celui qui a
accepté cette charge. Notre maitre lui dit : Si j'avais
su que tu étais avec moi, j'aurais codte que codte
entrepris cette grande ceuvre. Va donc en paix et prie
pour moi. Et l'ange disparut de la vue de notre
maitre. »
Nous ne pouvons nous défendre d’apercevoir dans
ce document traditionnel quelques traces du regret
qu'aurait plus tard manifesté Babat de ne pas avoir
accepté I'honneur supréme qu'on voulait lui déférer.
Nous pensons aussique cette proposition sihonorable ne
lui fut faite que pour la forme. L'archimandrite d'Izla
était un homme trés énergique, mais aussi trés in-
transigeant. Aux heures de lutte, ce sont 14 de précieu-
ses qualités ; quand la paix est conclue avec les ennemis
du dehors, ces qualités peuvent se tourner en défauts.
Tel, dont le caractére intrépide et absolu a fait face
aux plus violents assauts, peut susciter, parmi ses |
fréres, des brouilles et des divisions fort préjudiciables
& la prospérité commune. Au reste, Babai avait assez
médiocrement réussi dans la direction de son propre

1, lsadon, gr. fvioyoc.



ORGANISATION DE L’EGLISE JACOBITE. 239

couvent, comme nous le montrerons plus loin !. Nous
comprenons que les évéques ne se soient pas souciés
d'élargir son champ d'expériences.

Les jacobites, de leur cété, s’organisérent. Nous
avons vu plus haut que Maruta avait di se retirer
dans les déserts entre le Tigre et I'Euphrate, lors de
F'invasion des Romains. Un ordre du patriarche mono-
physite d'Antioche, Athanase le Chamelier, I'appela
en Occident, avec les autres évéques de la Perse, pour
concerter ensemble les mesures & prendre afin de pro-
pager leur doctrine dans le domaine de 'Eglise nesto-
rienne 2, .

Cinq évéques monophysites se rendirent en terre
romaine : c'étaient le successeur de Samuel, Chris=
tophe, métropolitain, qui résidait au cloitre de Mar
Mattai; Georges de Siggar, Daniel de Beit Nuhadra,
Grégoire de Beit Ramman et Iazdpanah de Siar-
zur. Ils emmenérent avec eux trois moines qu'ils
jugeaient dignes de I'épiscopat : Maruta, Aitalaha et
Aha. Ils allérent trouver Athanase et lui demandé-
rent d'ordonner des évéques pour la région orien-
tale. Athanase s’y refusa, « & cause du décret du
concile de Nicée », dit Barhébraeus. Le patriarche
d'Antioche entendait par la réserver I'indépendance de
I'Eglise dePerse. Cette indépendance était sanctionnée
par des décrets conciliaires que I'on croyait alors au-
thentiques. De plus, il importait de ne pas priver les
Sévériens des avantages nombreux que les Nestoriens

1. €h. x1. Cf. Hist, monast., 1.1, ch. xu, x11, x1v; éd. Budge, II, p. 59
et Buiv.

2. BARHEBRAEUS, Chron. eccl., II, col. 119, place cetévénement apres la
conclusion de la paix entre les Perses et les Romains. Il dit que, parmi
les ambassadeurs, se trouvait Jean diacre de Beit “Elaya qui demanda a
§eroe les autorisations nécessaires. Ces détails concordent parfaitement
avec la Vie de Maruta, écrite par Denha, son successeur (f, 206, r.).




240 CHOSRAU IT ET LES CHRETIENS.

avaient retirés de leur autonomie. Nul, & ce moment,
ne pouvait soupconner la chute imminente de I'em-
pire des Sassanides. Et si les jacobites de Perse s'é«
taient rattachés & un chef supréme résidant en terri-
toire romain, leurs adversaires auraient eu beau jeude
les dénoncer auprés des princes sassanides comme
des espions de Byzance; accusation particuliérement
spécieuse a cette époque, ol les généraux de Chosrau Il
venaient de déporter en Perse, et spécialement dans le
Ségestan et le Khorasan, une foule énorme de monophy-
sites Edesséniens, Syriens, Pales tiniens et Egyptiens.

Les évéques décidérent aussi de déplacer le siége du
métropolitain. Celui-ci, depuis Ahudemmeh, résidait &
Mar Mattai. On transféra cet honneur & la ville de Ta-
grit « la Bénie ». Sans doute on voulait ainsi récom-
penser la fidélité inébranlable de ses habitants 4 la
doctrine monophysite. Mais, de plus, le voisinage de
Séleucie permettait d’espérer qu'un jour ou 'autre il
serait facile de transporter le siége du grand métropo-
litain dans la Ville Royale, quand le nestorianisme en
aurait été définitivement expulsé, On conserva cepen-
dant & I'évéque de Mar Mattai le titre de métropolitain,
maisil n’eut juridiction que sur les environs de Ninive'.

Le premier grand métropolitain des Jacobites fut
Maruta. Il devait cet honneur a son activité infati-
gable etaux succés qui avaient couronné son apostolat.
Il aurait eu sous ses ordres, d'aprés Barthébraeus, douze
évéques dont les siéges furent: 1° Le Beit “Arbayé;
20 Siggar; 3° Ma‘alta; 4° Arzun; 5° Gomel, dans la
haute vallée de Marga; 6° Beit Ramman ou Beit Wa-
ziq; 7° Karmé; 8° L’ile de Qardu; 9° Beit Nuhadra;
10° Pérozdabur; 14° Siarzur; 12° Les Arabes Scénites

1. BARBEBRAEUS, Chron, eccl., col. 421 et suiv,



ORGANISATION DE L'EGLISE JACOBITE. 24

appelés Taglibi. Plus tard, Maruta aurait créé trois
autres évéchés en Ségestan, a Hérat et en Adurbaidjan?.
Cette liste est beaucoup troplongue pour le vir® siécle.

Le titre de mafriano qui fut plus tard donné aux
chefs des monophysites de Perse n’est pas certifié pour
notre époque. Iso‘denah, cité dans Elie de Nisibe, ne le
mentionne pas, non plus que la vie de Maruta. Cepen-
dant, nous croyons que le grand métropolitain de Ta~
grit fut honoré de cette épithéte, sinon dans les proto-
coles officiels, du moins dans le langage officieux de
I'époque. Denha consacre, en effet, d’assez longs déve-
loppements & montrer comment Tagrit, mise en ceu-
vre par Maruta, devint un sol fertile, portant des fruits
abondants, C'est & cette métaphore que le nom de
mafriano dut probablement son origine 2.

Lerégne de Séroe® fut de courte durée 4. Tandis qu'il
se rendait en Médie, suivant I'usage, pour y passer
1'été, il tomba malade et mourut a sa résidence de Das-
tgerd (septembre 628). Son fils Ardasir®, un enfant en
bas 4ge, fut proclamé a sa place. A cette nouvelle, un
dignitaire de 'armée persane qui s'était attaché a Hé-

1. D’aprés BARHEBRAEUS, Chron. eccl., col. 119, c’est en 940 (628/9) qu'il
convient de placer la réorganisation de I'église monophysite en Perse.
Elie, citant I30"peNam {Chron. eccles., p. 4121, n. 1}, métropolitain de Ni-
sibe, a I'année troisieme de I’hégire, dit: « Cette année-1a, les Jacobites
de Yempire perse se réunirent au monastére de Mar Mattaidans larégion
de Ninive, et, du consentement du patriarche Athanase, ils constituérent
Maruta a Tagrit comme premier métropolitain, subordonnant dix évé-
ques 2 sa juridiction. Ensuite leur nombre s'est élevé a douze aprés
Térection des siéges de Bagdad et de Gozarta (Qardu) ». Nous ne pou~
vons juger de I'exactitude de ces renseignements, en ce qui concerne le
nombre des sizges épiscopaux créés i cette époque. Mais la date nous
semble inexacte. Quelle que soit 'autorité d’Elic en matiere chrono-
logique, nous lui préférerons ici BARHEBRAEUS, avec lequel la Vie de
Maruta concorde exactement. (Vie de Maruia, p. 206, r. a.)

2 152 aow, ju;

3. TABARL, p. 361, n. 2.

4. Huit mois, d’apres Guint, Chron. anon., p. 25.
3. TABARI, P. 386 et suiv. Guini, Chron. anon., loc, cit.



252 CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

raclius, Farrukhin — le méme peut-étre qui avait pris
autrefois le parti des Nestoriens contre Gabriel de
Siggar, en tout cas le célébre conquérant de Jérusalem,
plus connu sous le nom de Sahrbaraz, — marcha contre
Séleucie a la téte de soldats romains et persans, prit
la ville et tua Ardasir.

Son premier soin fut d'extraire Samta, fils de Yaz-
din, de la prison ot 'avait enfermé Sércs, et de le cru-
cifier & la porte de 1'église de Beit Narqos, pour venger
une injure personnelle !. Ensuite, pour remercier Héra-
clius de son concours, ou du moins de sa bienveillance,
il lui rendit le bois de la Vraie Croix et y joignit des
présents magnifiques?. Le patriarche Zacharie avait
sans doute été délivré auparavant.

Farrukhin monta sur le tréne le 27 avril 6303. Mais
il ne jouit pas longtemps du fruit de sa trahison. Aprés
un régne de quarante jours, il fut tué par un de ses
gardes et son corps fut mis en piéces par le peuple.

Boran*, la sceur, et peut-dtre la veuve de Seros 5,
fut appelée a lui succéder. Elle gouverna sagement
ses sujets et s’'employa trés activement & conclure
avec les Romains une paix définitive. Elle envoya a
Héraclius une solennelle ambassade®, a la téte de
laquelle elle placa le catholicos ISo°yahb. Celui-ci se
fitaccompagner des métropolitains Cyriaque de Nisibe

1. M. NoELDEKR (Chronique de Guipi, trad., p. 31, n. 5) croit que 'exé-
cution eut lieu en Adurbaidjan. Nous connaissons, par la Vie de Maraba,
citée ch. vim, p. 190, une église de Beit Nargos, voisine de Séleucie. Or,
d’apres le récit du Chronicon anonymum, il semble que Samta, arrété
a Hira fut incarcéré a Séleucie. 11 n’est pas nécessaire de supposer que
éam;a ait été supplicié non loin de ses propriéiés de I'’Adurbaidjan
{TABARI, p. 384, en note}.

2. Y. TABARL, P. 392, n. 1.

3. Guipr, Chron. gnon., p. 25. TABARI, D, 388.

4. TABARI, p. 390, n. 2.

8. Guini, Chron. anon., p. 26; trad. NOELDEKE, D. 32, n. 5.

6. Sur cette ambassade, yoir TABARI, p. 392, n. 4,



L’AMBASSADE D'ISO°YAHB II. 243

et Gabriel de Karka, de Paul d'Adiabéne et de quel-
ques évéques de la région, parmi lesquels ISo‘yahb
d'Adiabéne, le futur catholicos, et Sahdona, plus tard
évéque de Mahozé de Arewan. L'empereur Héraclius se
trouvait alors & Alep'. Les envoyés dela reine y furent
accueillis, dit Thomas de Marga?, comme des anges de
Dieu; ils réussirent pleinement dans leur mission. Cette
légation eut pour I'Eglise nestorienne de graves con-
séquences. Pour joindre I'empereur, il fallut traverser
toute la Syrie monophysite. Parvenus & la cour, les
députés subirent, d'aprés les annalistes3, un véri-
table interrogatoire sur leur doctrine. Le trés ortho-
doxe et trés pieux Héraclius exigea du catholicos nes-
torien une profession de foi conforme ala doctrine
byzantine et I'admit ensuite & sa communion. Iso‘yahb
dut fournir des explications a ce sujet & son retour en
Perse. Un évéque, Barsauma de Suse, attaqua vio-
lemment le catholicos : « Si tu n’avais pas condamné
les trois lumitres de I'Eglise : Diodore, Théodore et
Nestorius, si tu n’avais prononcé ces mots : Marie,
mére de Dieu, jamais les Grecs ne t'auraient permis
de célébrer les saints mystéres sur leurs autels! »
Les intransigeants allérent jusqu'a effacer son nom
des diptyques. I80°yahb se défendit comme il put et la
reine, satisfaite de ses succés diplomatiques, interditla
continuation de la polémique. Le catholicos ne fut pas
puni de sa tiédeur.

1. Ce détail, ainsi que quelques autres donnés par Thomas de Marga
qui écrivait deux siecles aprés les événements, est sujet & caution.

2. Hist. monast.,t. Ii, p. 127 et 123, n. 2.

3. MARE, p. B4. “AMR, D. 54, Cf, BARHEBRAEUS, col. 113 et suiv.

% Son symbole que nous avons la dans le ms. du musée Borgia K. vr,
4, p. 592645, est parfaitement orthodoxe au point de vue nestorien mo-
déré. Il déclare nettement (p. 597} que les Chalcédoniens sont héréti-
ques, bien qu'il ne sache pas #'il doit les placer dans son catalogue
d’hérésies 4 cOté de Pau de Samosate ou i c6té de Sévére d’Antioche.




24% CHOSRAU II ET LES CHRETIENS.

Tandis que le patriarche faisait aux prélats de la
cour impériale ces concessions commandées par les
circonstances, [So°yahb d'Adiabéne et Sahdona eurent
occasion de séjourner quelque temps 4 Apamée dansla
vallée de I'Oronte. Ils se mirent en rapport avec un cer-
tain Jean, évéque des Nestoriens qui étaient dispersés
dans la Damascéne, et parcoururent le pays en sa com-
pagnie. Ils arrivérent un jour dans un couvent melchite
et argumentérent avee succés contre les moines. Ceux-
ci appelérent & leur aide un vieillard, dont le nom ne
nous a pas été conservé, qui passait pour étre dans ces
régions le docteur de l'orthodoxie. Le vieillard désira
voir les trois missionnaires nestoriens etdisputer avec
eux.Jean de Damas et ISo°yahb de Ninivese récusérent:
les vrais croyants doivent éviter la compagnie deshéré-
tiques. [Is avaient d'ailleurs de bonnes raisons pour se
défier de leur adversaire. Sahdona seul accepta la ren-
contre, « plein de confiance dans son érudition et son in-
telligence », dit Thomas de Marga', curieux, croyons-
nousplutdt, de connaitre a fond cette doctrine également
opposée au nestorianisme et au monophysisme dont,
contraint et forcé, le catholicos des chrétiens persans
venait de faire une profession publique. Vaincu par les
arguments du vieillard, Sahdona adh&ra 4 la croyance
melchite.

De retour dans son pays, il la propagea avec zéle et la
défendit contre les attaques des Nestoriens intransi-
geants. Quand son compagnon de voyage ISo°yahb de-
vint catholicos, Sahdona, rejeté de I'Eglise, déposé de
I'épiscopat, dut s’enfuir & Edesse ot il prit le nom grec
de Martyrius, équivalent au sien. Le récit détaillé de ces

1. THOMAS DE MARGA, Hist. monast., 1. , ch. xxx1v, €d. Budge, II p. 110
et suiv.; L. 1I, ch. v1, éd. Budge, 11, p. 129-131.




L'INVASION MUSULMANE. 243

aventures n’appartient pas a I'époque qui nous occupe !,

La reine Boran mourut peu de temps aprés le re-
tour de cette solennelle ambassade qui scellait 1a ré-
conciliation des deux grands empires rivaux. L’anar-
chie la plus compléte succéda a son régne réparateur.
Des compétiteurs nombreux se disputérent sa succes-
sion dans les diverses régions de I'empire. Enfin, en
632, les habitants d'Istahr proclamérent roi Iazd-
gerd 1112,

Mais I'empire des Sassanides n'avait plus que quel-
ques mois a vivre. Dés 'année 633, Khalid envahit 1'.
raq et porta des coups décisifs & la domination persane *.

Presque partout les chrétiens observérent uneneutra-
lité plutét favorable aux envahisseurs. Les annalistes
monophysites et nestoriens sont d'accord pour affirmer
que le patriarche ISo‘yahb, en particulier, ne négligea
rien pour s’assurer la bienveillance des nouveaux mai-
tres *. Barhébraeus 3 nous apprend qu'unprince chrétien
du Nedjran, Said, s'entremit en faveur de ses coreli-
gionnaires. Le renseignement a sa valeur. Quant au
traité dont le méme chroniqueur croit connaitre les
articles, nous craignons qu’il n'ait été révélé bien plus
tard & un écrivain chrétien désireux de prouver aux

1. YVoir 1a préface a I'édition de Sahdora du P. BEpJaN (1903); M. Bupck,
op. ctl., p. 138, n. 3; 183, n. 1, et les lettres d'Iso*yahb III, concernant
cette affaire, qu’il a publiées p. 132-147.

2. TADARI, p. 397, n. 3et 5.

3. En 633, occupation de Babrain (Qatar), de la Méséne, de Hira et
d’Anbar. Tout le territoire situé 3 'Ouest de I’'Euphrate tombe aux mains
des musulmans. 637 : balaille de Kadesia et prise de Séleucie-Ctési-
phon. Iazdgerd III g’enfuiten Médie. 638 : Invasion du Huzistan et de la
Susfane. 640 : les Arabes envahissent le plateaun iranien. 642 : bataille
de Néhawend; lazdgerd se réfugie 4 la frontizre turque. 648 : prise
d’Istahr : 631/2, Iazdgerd est assassiné. Les Parsis font commencer leur
tre au 16 juin 632, date de l'avénement de Iazdgerd III (MULLER, Der
Islam in Morgen- und Abendland, 1, p. 226-248),

4. MARE, P. B4, “AMR, p. 81, BARUEDBRAEUS, Chron. ecel., H, col. 143 et suiv.

5. Loc. cit.

14.



246 CHOSRAU 1I ET LES CHRETIENS.

musulmans que les croyants de I'dge héroique avaient
accordé aux Nestoriens un traitement de faveur. L'Ano-
nyme de Guidi ! rapporte plus simplement que, lorsque
le « catholicos ISo°yahb eut vu que Mahozé avait été
dévastée par les Arabes et que ses portes avaient éié
transportées & ‘Aqola, il s'enfuit &4 Karka de Beit
Slokh pour éviter la famine ». Son prétendu traité avec
les Arabes n’était donc autre chose qu'une soumission
trés humble rendue obligatoire par les circonstances.
Le monophysite Maruta agit de méme. Pour éviter
leshorreurs d’'une prise d’assaut, il ouvrit lui-méme, dit
Barhébraeus, la citadelle de Tagrit aux fils d'Ismaél 2.
On ne s’étonnera pas que les chrétiens n'aient pres-
que rien tenté pour aider les Perses a résister a leurs
adversaires. Les populations araméennes étaient depuis
douze siécles accoutumées & subir la loi du plus fort.
Les Achéménides, les Séleucides, les Parthes et les Sas-
sanides les avaient successivement exploitées et pres-
surées sans merci. Les Arabes continueraient la tradi-
tion. Il importe peu 4 I'esclave de servir tel ou tel mattre.

1. P. 26,
2. Chron. ecel,, 11, col. 425,



CHAPITRE 1X

LE DEVELOPPEMENT DE LA THEOLOGIE NESTORIENNE

~ L’empire perse est la terre d’élection du nestoria-
nisme. Mais cette doctrine ne s’y est pas développée
comme en vase clos, a4 'abri de toute influence étran-
gére. Elle a, au contraire, subi les contre-coups des
variations de la théologie byzantine, du v® au vi® sié-
cle. C’est pourquoi nous ne pouvons partager le senti-
ment de M. Harnack qui estime que I'histoire du nesto-
rianisme, aprés le concile de Chalcédoine, n'offre plus
d'intérét pourI'histoire générale des dogmes *. La vérité
est que le développement de la dogmatique nestorienne
en terre persane ne pouvait éire, faute de documents,
étudiée sérieusement jusqu’a ces derniéres années. Nous
essaierons de combler cette lacune de notre mieux, sans
nous dissimuler d’ailleurs le caractére hypothétique de
quelques-uns des résultats de notre enquéte.

Nous distinguerons trois phases principales dans
I'évolution de cette théologie : 1° La formation de la
christologie nestorienne, depuis les origines jusqu'au
premier licenciement de I'Ecole des Perses a Kdesse;
20 ]a fixation de I'orthodoxie persane depuis le licen-
ciement de 1'Ecole des Perses jusqu'a la Querelle des

1. Degmengeschichte, 11, p. 344, n, 2.



28 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

Trois Chapitres; 3o la répercussion de la controverse
des Trois Chapitres et de la Querelle origéniste dans
IEglise de Perse. Nous terminerons cette étude par
I'exposé de la doctrine nestorienne officielle au com-
mencement du vii® siécle.

3 1. — Formation de la christologie nestorienne depuis
les origines jusqu'au licenciement de 1'Ecole des
Perses (428-487).

Les théories christologiques qui portent le nom de
I'hérésiarque Nestorius, étaient, comme on sait,
communes a toute une école de théologiens groupés
autour de la grande métropole chrétienne de I'Orient :
Antioche.

Aprés Diodore de Tarse, qui nous est malheureu-
sement trop peu connu, Théodore de Mopsueste fut
le chef réel de ce parti’. Par réaction contre I'apollina-
risme, il fut amené & préciser, en plusieurs endroiis de
ses ceuvres, et en particulier dans son grand Traité de
I'Incarnation, une doctrine ou la perfection de 'huma-
nité du Christ était énergiquement affirmée. Apollinaire
avait enseigné que le Verbe avait tenu lieu a I'huma-
nité de Jésus d’'dme raisonnable. Théodore déclara
que la nature humaine de Jésus est compléte et se
suffit 4 elle-méme. L’4me humaine du Christ a choisi
librement entre le bien et le mal, bien qu'elle ait tou-
jours évité le péché 2, C’est par sa persévérance qu'elle
a mérité sa glorification définitive, Cette vertu tout

1. Sur Théodore de Mopsueste, cf. BaTtrror, Histosre de la Littérature
chrétienne grecque, p. 212 et sulv. SwETE, Dictionary of Christian Bio-
graphy, art. : Theodorus of Mopsuestia. HarNack, Dogmengeschichte, If,
p. 322 et suiv.

2. P. G., t. LXY], col. 991—2



FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 249

exceptionnelle tenait 4 deux causes : d'abord ala Con-
ception miraculeuse qui fit échapper le Christ a la loi
de la concupiscence, ensuite et surtout & son union
singuliére avec le Dieu Verbe !. Cette union lui fut
accordée a cause de ses mérites prévus par Dieu. Mais
elle réagit a4 son tour sur I'homme qui fut uni au
Verbe. Elle le rendit impeccable, et, aprés la résurrec-
tion et 'ascension, le fit bénéficier de la gloire divine.

On le voit, le Verbe est uni 4 ’homme d’une maniére
morale et non physique, xat’ ed8ox{ev et non xar’ odalav 2.
Cependant, on ne peut pas dire que cette union ne
soit pas différente de celle que les chrétiens ont avec
Dieu, ni que le Christ soit, par conséquent, un pur
homme (dvdpwmog §1xés). Ce serait I'erreur de Paul de Sa-
mosate que Théodore rejeta de toutes ses forces. « An-
gelus diaboli est Samosatenus Paulus, qui purum
hominem dicere praesumpsit dominum Jesum Chri-
stum3.» L'Homme-Christ, lors de son baptéme, devient
fils adoptif de Dieu, c’est la son « onction ». Cette
filiation adoptive est un privilége unique qui n’appar-
tient qu’a Jésus.

Drailleurs, ce n'est pas au baptéme que Théodore
place le point de départ de I'économie en vertu de la-
quelle le Verbe est uni 4 I'humanité. L'union s’accom-
plit en effet dés le message de I'Ange 4.

Par quelles formules exprimer 4 la fois I'unité el
la dualité? Théodore déclare qu'il n’y a pas deux fils,
mais un seul Fils : olre 800 pawmlv ulobg olte 3bo xupioug .

1. col. 917.

2. Cf. la Confession de foi de Théodore; Mawsi, [V, p. 1347 et suiv.
P. G., LXVI, col. 1015-1019, 976, 1014.

3. Theodori Mops. in epp. B, Pauli commentarii, éd. SWETE, t. 11,
p. 332. cf. P. G., col. 776.

4. P. G., t. LXVI, col. 934, 1013.

5. Col. 1017.



250 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

Mais il y adeux natures : el uidg Swohoyeizar Stxalue, Emermep
A iy gloewy Sixipesis dvayxaivg dpeidet Srapévary 15 le mode
d'union est proprement désigné par le terme de auvdpeta
(par opposition & ulf, xpistc, sbyxpaak). Ce mot exprime
Yunion, mais exclut la compénétration; en maniére
de commentaire et de métaphore, Théodore dit que
Thumanité du Christ est, par rapport an Dien Verbe,
son temple, son vétement, sa maison, son organe
(vads, olxag, fpdriov, &pyavov), d’ott les expressions évabuna,
Hvduerg, dvdhndag, dvépyera, synonymes d'olxovopla, vavbpi-
nY6L).

Cette adhésion (swvdger) est, du reste, définitive et
indestructible (& wptatds auvdpewx) et c’est pourquoi elle
peut bien &tre appelée union : &vwais 2, Ce terme toute-
fois veut étre précisé. Cette union ne peut étre ni
essentielle, ni physique, sous peine d’exprimer la con-
fusion des deux natures. Elle sera donc figurative ou
prosopique 3 (§ ol mwposwymou fvwarg, par opposition &
Evwatg obouedic, Evwaig q:wmvi). Théodore la compare &
I'union de l'homme et de la femme, et quelquefois
aussi i celle de I'dme et du corps.

On ne peut dier que cette union ne soit principale-
ment extérieure. Vus du dedans, si je puis m'exprimer
ainsi, le Verbe et 'Homme sont deux. Vus du dehors,
par ceux qui doivent les honorer et les adorer, ou
méme par les deux autres personnes de la Trinité,
ils ne sont quun. Si donc il est aisé de parler de
I'unique filiation et de l'unique domination (vietf,
xuptots), il est fort embarrassant de préciser ce qu'on

1. Col. 985 et 1015.

2. Col. 98%, 1013 et 1017,

3. 1l faut noter que celte unilé de rpdownov Nexiste que si L'on se
place au point de vue de Yunion. Car sutrement I'humanité a son
wpéawnov parfait et la divinité le sien, 11y aurait donc deux Tpéowne
{cf. HArNACE, Dogmeng., 11, p. 339, note 2).



N

FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 231

entend par le -::pocomav umque ou plutdt ce qu'ily a
derriére ce npdswmov.

La question se posait surtout & propos de la naissance
du Christ. Sans doute ’homme adhérait au Verbe dés
le début de sa conception, mais la Vierge elle-méme
était-elle avBpomotdxos ou eotdxoc? Suivant Théodore, les
deux expressions sont acceptables; mais la premitre
seule est strictement vraie, la seconde ne I'est que par
inférence (x7 dvagop®) !. [l ne semble pas qu'il ait proposé
lui-méme I'expression de ypwrordxos.

Nestorius ? donna & cette théorie l'appui de sa
brillante éloquence. Comme Théodore, il repoussait
la doctrine de Paul de Samosate. Comme lui, et plus
que lui peut-&tre, il insistait sur I'union des deux
natures dans la personne du Christ. Mais il ne pouvait
souscrire a4 la doctrine du 8eovdxoc, parce que ce vo-
cable signifiait pour lui : unité physique, substantielle,
et communication des idiomes.

11 reconnaissait bien que cette expression était ca-
pable d'un sens orthodoxe : « Dixi {am saepius si quis
inter vos simplicior, sive inter quoscumque alios
voce hac brotdnos gandet, apud me nulla est de voce in-
vidia, tantum ne Virginem faciat Deam?. » « Filius na-
tus est Deus Verbum et Homo, ergo quae peperit prop-
ter unitatem dicatur Det genetriz, id est feotdrog 4, » Et
il pouvait écrire au pape Célestin : « Ego et kanc qui-
dem vocem quae est 9sotéxec, nisi secundum Apolli-

1. P, G., t. LXVI, col. 991.

2. Pour les sermons de Nestorius, consulter I'étude de M&" P. BaTIFroL
dans la Revue bibligue (1900), t. IX, p. 329-353. Yoir sur Nestorius, l'ar-
ticle de Loors dans l'encyclopédie de Herzog, t. XIII, p. 736-749 et la
Préface que le P, Garnier a mise en téte de son édilion de Marius Mer-
cator. MIGNE, P, L., t. XLVIIL

3. Sermon VI, n. &, P. L., XLVIII, col. 786.

4. Sermon XII, n. 23, col. 859.



T

232 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

naris et Arii furorem ad confusionem naturarum
proferatur, volentibus dicere non resisto!. »

Mais trop de questions personnelles se mélaient &
ces problémes doctrinaux. L'arrogant patriarche de
Constantinople n’était pas homme a capituler devant
des menaces. Quand Jean d'Antioche lui écrivit? : « Si
tu penses et sens la méme chose que les saints Péres
et les docteurs de I'Eglise (et c’est ce que nous avons
appris de toi), pourquoi ne te déclares-tu pas haute-
ment? » il aurait pu répondre qu'il ne voulait pas
s’humilier devant le pape de Rome et le Pharaon
d'Egypte. Ses compatriotes, qui d’ailleurs étaient en
majorité partisans de sa christologie, le soutinrent
avec ardeur. Ils firent tous leurs efforts pour rendre
vaine I'ceuvre du concile d’Ephése presuie par saint
Cyrille.

Leur énergique opposition fut vaincue par les ordres
de la cour, et, dit-on, par les « eulogies » du patriarche
d’Alexandrie. Jean d'Antioche convoqua un concile du
diocése d’Orient a Bérée (432). Les métropolitains
étaient tous présents a 'exception de Rabbula d’Edesse
passé au parti de Cyrille. Théodoret s’abstint d’y
paraitre, On convint de sacrifier la personne de Nes-
torius et ses anathématismes contre saint Cyrille.

En revanche, les Egyptiens durent signer un symbole
d’union, celui-l& méme que les Orientaux avaient com-
posé a Ephése dans Panticoncile. Ce symbole était
conforme & la doctrine de Théodore et de Nestorius®.
On n'y parlait point, il est vrai, de ocuvdgeta, et on
acceptait les termes d'Svwat; et de 8eotdnoc. Mais nous

i. Letire III, n. 2, col. 8352.
2, Concil. Ephes., pars 1, ch. 25, MansI, t. IV, col. 1064.
3 Mansi, t. V, p. 783, 291, 303. Cf. Harnack Dogmengeschwhte, t. 1L,
p. 344, 1. 1.




FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 253

avons vu que ces mots étaient amphibologiques.
Par contre, il était question de deux natures, de npdow-
wov unique, et I'on restreignait la communication des
idiomes, sans d'ailleurs en formuler explicitement les
lois.

En vérité, ¢’était une victoire pour la doctrine d’An-
tioche. Les Nestoriens avancés ne s’en contentérent
pas. André de Samosate !, Mélétios de Mopsueste,
Alexandre de Hiérapolis déclarérent que le Oeordnog
était une expression hérétique. Ils se séparérent de la
communion du patriarche Jean.

Théodoret n'osa pas se compromettre aussi ouver-
tement. Il convoqua & Zeugma un synode, ol l'on
décida de ne pas anathématiser Cyrille, mais ou 'on
refusa de condamner Nestorius 2. Ainsi le diocése d’'O-
rient se trouvait divisé en quatre factions : les Cyril-
liens acharnés avec Rabbula et Acace de Méliténe,
les politiques avec Jean d'Antioche, les Nestoriens
modérés avec Théodoret et le synode de Zeugma, les
Nestoriens avancés avec Alexandre de Hiérapolis et
le synode d’Anazarbe.

Draccord avec les officiers impériaux, Jean d'Antioche
agit avec vigueur. Aprés quelques velléités de résis-
tance, les schismatiques cédérent. Quelques irréducti-
bles furent condamnés a1'exil. Nestorius, retiré & An-
tioche depuis432, fut relégué a Oasis 3. Théodoret signa
le symbole d’'union, mais fut laissé libre de ne pas

1. M, Banmstark a signalé récemment une lettre d’André de Samosate
a Rabbula contenue dans le ms. du musée Borgia K. vi, 4, p. 632-643.
André y professe sa foi en un Tpéawmev, deux natures et une hypostase.
Fautede connaitre le texte complet de ce document, nous renon¢ons
4 en tirer parti pour cette étude (Oriens Christianus, 1-® année, n° 1,
P. 180. Rome, 1901).

2. HerELE, Histoire des Conciles,t. 11, p. 459 et sulv., trad. Delare.
Manst, £, v, 1162,

3. Evicrrus, Hist. eccl., 1, 7. P. G., t. LXXXVI, col. 2438.

LE CHRISTIANISME. 16



b4 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

coniresigner la déposition de Nestorius. En somme,
V'union était scellée entre les Egyptiens et les Orien-
taux : union purement extérieure, politique, et repo-
sant sur des concessions de forme. Chacun campait
sur ses positions. L'évéque de Cyr pouvait écrire a
Alexandre d'Hiérapolis qu'en vue de la réconciliationil
n'avait condamné que la personne de Nestorius, et non
pas son dogme*.

On le vit bien. Cyrille, ayant appris que quelques
Orientaux acceptaient le fsovdxos et anathématisaient
Nestorius sans pour cela rejeter le nestorianisme,
voulut leur imposer une nouvelle formule?. Mais le
patriarche d’Antioche repoussa catégoriquement ses
ouvertures. Cyrille3 dut se borner & obtenir par I'inter-
médiaire du tribun Aristolaosl'adhésion écrite de tous
les Orientaux au fzordxo; et & ces deux formules bien
anodines : il n'y a pas deux Christ; — le Logos, qui,
de sa nature, ne peut souffrir, a soufferi dans sa chair.

C’est & ce moment précis qu'Ibas, docteurde I'Ecole
des Perses 4 Kdesse, informe son correspondant Mari
de Beit Ardasir? de D'état des esprits dans le diocése
d'Orient. Ibas avait été un Nestorien militant, ou plu-
tét un partisan déterminé de la christologie antio-
chienne. Personnellement, il avait souffert pour la
cause. Rabbula, « le tyran de notre ville », comme il I'ap-
pelle, l'avait persécuté, non sans raison peut-étre,
car on lui attribuait un propos pour le moins hasardé :
« Je ne suis pas jaloux du Christ, aurait-il dit, de ce
qu'il est devenu Dieu,car je puis le devenir si je
veux ». Il protesta, il est vrai, aux conciles de Tyr et

1. P. G., LXXXIII, col. 1488-1490, cf. 1474.

2. HEFELE, Ii, p. 467.

3. Yoir sa lettre LXIII, P. G., L. LXXYVIiI, col. 327.

4. MaNsI, t. VII, p. 241 et suiv. HEFKLE, III, p. 81 et suiv. Cf. ci-dessus,
ch, v1, p. 132, n. 6. P, MARTIN, Acles du Brigandage d'Ephése, p. 54, 60, M.



FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 255

de Béryte qu'il était victime d'une odieuse calomnie.
Ce pouvait &tre exact. Mais Ibas ne se refusait jamais
4 désavouer un document comprometfant. Il prétendit
méme au concile de Chaleédoine que la lettre & Mari
était supposée ou au moins interpolée. Quoi qu'il en
soit, on n’aurait pu lui attribuer cette formule s'il n'a-
vait été universellement connu pour étre un anticyril-
lien convaincu.

Aprés avoir rappelé la tyrannie de Rabbula quia
persécuté « non seulement les vivants, mais encore les
morts », ¢’est-a-dire qui a cherché i faire condamner
les écrits de Diodore de Tarse et de Théodore de Mop-
sueste, Ibas informe son correspondant que toute que-
relle est terminée. L'union est faite par l'entremise
de Paul d’Emése. Le docteur d'Edesse envoie, a l'ap-
pui de ses dires, « la correspondance échangée entre
Jean et Cyrille, afin que tu voies toi-méme et que tu
annonces A tous que le débat est fini... et que ceux
qui ont poursuivi d’'une fagon irréguliére les vivants
et les morts doivent étre couverts d'ignominie. Ils doi-
vent maintenant avouer leurs fautes et enseigner le
contraire de ce qu'ils ont enseigné auparavant, car
nul ne peut dire maintenant que la divinité et I'hu-
manité ne sont qu'une seule nature; il y a unanimité
dans la foi au temple et & celui qui l'habite, comme
étant un seul Fils, Jésus-Christ ».

On le voit, Ibas se tient sur le terrain trés solide du
symbole d'union. Avec presque tous les Syriens il a
compris que laformule adoptée sous la présidenced’A~
cace de Bérée, et peut-étre rédigée par lui, consacrait
Porthodoxie de la christologie d’Antioche. A ce prix,
il convient que Nestorius a erré. Il en dit d'ailleurs au-
tant de Cyrille, et conclut que «'Eglise a toujours ensei-
gné depuis le commencement jusqu’a nos jours : deux



. L

256 LA THEQOLOGIE NESTORIENNE.

natures, une force, une personne qui est le seul Fils
de Dieu ».

Le nestorianisme persan, nous voulons dire celui
des symboles officiels antérieurs au vir® siécle, a tou-
jours maintenu ces positions : affirmation des deux
natures et de la personne unique, silence sur Nestorius
et sur Cyrille, silence sur la formule controversée
du feovdxos. .

Tbas et ses collegues de 'Ecole des Perses ne s’en-
dormirent point sur leurs succés. Ils traduisirent en
syriaque les ceuvres des docteurs d’Antioche, surtout de
Diodore, de Théodore, de Théodoret ainsi que des évé-
ques sous le nom desquels circulaient les écrits prohi-
bés de Nestorius : Basile de Cilicie et Amphilochius
d’Iconium.

Leur activité littéraire dut étre alors considérable
et redoubler encore lorsqu’en 435, Rabbula étant mort,
Ibas lui succéda sur le siege d’Edesse. Jusqu'en 448,
les Antiochiens vécurent en paix dans leur domaine
propre qui s'étendait des bords de la Méditerranée &
ceux du golfe Persique.

Théodoret lui-méme écrivit, en ce temps-la, des ou-
vrages de controverse nettement dyophysites, en par-
ticulier ses trois dialogues intitulés Eranistes ou Po-
Iymorphus!, Sauf en ce qui concernait la personne de
Nestorius, d'ailleurs oublié dans son lointain exil,
I'ceuvre du concile d'Ephese et de Cyrille était done rui-
née,

Dioscore, le nouveau patriarche d’Alexandrie, reprit
la lutte, & I'occasion de la condamnation d’Eutychés ‘
par PAntiochien Flavien, patriarche de Constantino-
ple (448). L'ordre de bataille était le méme qu'en 431. '

1. P. G., t. LXXXIII, col, 31-318.



FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 237

D'une part, Antioche et Constantinople; de l'autre,
Alexandrie. Mais I'influence du patriarche d'Egypte
était hien plus considérable que celle de son prédé-
cesseur. Il imposa son formulajire au deuxiéme con-
cile d'Ephése (latrocinium Ephesinum). L'autorité
méme du pape Léon I ne put contre-balancer la sienne.
11 ne permit pas qu'on lit le célébre « tome » apporté
par les légats. Domnus d’Antioche faiblit sous les
menaces. On réhabilita Eutychés. On n'osa pas con-
damner Léon, mais on le traita comme une quantité
négligeable.

Les Antiochiens furent déposés, tant les plus ar-
dents que les plus timides : Flavius de Constantino
ple et le faible Domnus d’Antioche furent sacrifiés,
Ibas expulsé de son siége et Théodoret déposé. Ibas
avait été accusé par ses clercs : « Ce n'est que lors-
qu'on a critiqué son orthodoxie, disent-ils, ce n'est
que lorsque nous avons eu constaté la justesse de ces
accusations par des écrits envoyés en Perse dont il
ne saurait renier la paternité, que nous avons refusé
de le recevoir. Nous tenons & conserverla foi que nous
avons eue dé¢s le principe, et nous savons que les
écrits d'Ibas lui ont causé de notables préjudices chez
les Perses ! ». Avec I'évéque d’Edesse, on exila comme
perturbateurs les Persans Babai, Barsauma, le futur
évéque de Nisibe, et Balas.

Le concile de Chalcédoine remit toutes choses en
ordre. C'est une question longuement controversée de
savoir en quel sens furent prises les décisions dogma-
tiques de cette assemblée. M. Harnack? a pensé que la
majorité avait entendu se prononcer dans le sens desaint

1. MARTIN, Actes du Brigandage d’E’phéxe, p. 26.
2, HarNacK, Dogmengeschichte, p. 368. Cf. Ermont, De Leontio Byzan-
tino, p. 35, -



258 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

Cyrille et du premier concile d’Ephése. Nous ne pouvons
souscrire a ce jugement. Quela majorité fitt attachée a
Yopinion cyrillienne et méme au monophysisme, nous
n'y contredirons pas. L'événement le montra bien. Mais
qu'elle se soit déclarée en faveur des opinions qu'elle
professait, c'est ce que nous ne saurions admettre*.

La majorité a adhéré au « tome » de Léon sur P'invita-
tion des commissaires impériaux, quoi qu'aient pu
penser et dire Anatolius de Constantinople et ses par-
tisans. Or, le « tome » de Léon condamne Nestorius au
méme titre qu'Eutychés et prescrit 'adhésion au
Beotdxoc; mais sa christologie est aussi nettement dyo-~
physite que la christologie antiochienne; elle I'est
presque davantage.

Un fait bien significatif est I'expulsion de Dioscore
qui n’était pas eutychien, mais cyrillien. Surtout il
faut accorder une grande importance & la réception de
Théodoret et d'lbas. C'est dans ces circonstances que
se vérifie ]a conjecture que nous proposons plus haut.

La majorité veut d'abord exclure 1'évéque de Cyr.
Les légats insistent pour qu’on le regoive : il en a ap-
pelé a saint Léon et saint Léon a proclamé son ortho-
doxie. On l'introduit. Mais les Orientaux exigent qu'il
condamne ouvertement Nestorius. On espére qu'il n'y
consentira pas et qu'il sera déposé. Théodoret, invité &

Y

prononcer 1'anathéme, cherche a échapper au piéege

1. Quel'on pdse des expressions comme celles-ci, empruntées au tome
de Léon (Mansr, L. VI, 962 et suiv.): « Salva igitur proprietate utriusque
naturae et subslantiae et in unam coeunte personam suscepfa est a
maiestate humilitas », « mediator Dei et hominum komo Christus le-
sus » (col. 974), et celle-ci qui réduit au minimum la communication
des idiomes : « Agit utraque forma cum alterius communione, quod
propriune est, verbo scilicet operante quod verbi est et carne exse-
quente quod carnigest» (ch. 1v). Nousne méconnaissons pas d’ailleursque
la christologie romaine était tout a (ait indépendante de celle d'An-
tioche, mais elie se rencontre avec elle pour aflirmer vigoureusement
la séparation des natures, qualifices en iméme temps de substances.



FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 259

qu'on lui a tendu !. Il proteste de sa perpétuelle ortho-
doxie, puis veut exposer sa foi. Les Egyptiens, les
Palestiniens et les lllyriens manifestent leur impa-
tience : « C'est un hérétique, disent-ils, c’est un Nesto-
rien, qu'on le chasse! » Alors Théodoret prononce :
« Anathéme & Nestorius et & quiconque n’appelle pas
la Vierge Marie Mére de Dieu et qui divise en deux
Fils le Fils unique; j'ai souscrit comme les autres la
définition de foidu synode et la lettre de Léon ».

Ibas 2 fut admis par la suite aprés avoir, il est vrai,
anathématisé « dix mille fois3 » Nestorius. Et non
seulement il fut admis, mais on lui rendit sa charge._
Nonnus qui lui avait été substitué 4 Edesse conserva
la dignité épiscopale, mais fut privé de toute juridiction.
Théodoret et Ibas étaient donc entiérement réhabilités
par les soins des légats. Nous ajouterons que des
monophysites comme Dioscore se rencontrérent avec
des Nestoriens avancés comme Jean d'Egée pour voir
dans le concile de Chalcédoine la revanche du parti
néo-pestorien,

La profession de foi de Chaleédoine confirme-t-elle
ce jugement? Aprés avoir réprouvé d’un c6té ceux qui
rejettent I’expression feordxos, elle condamne ceux qui
.parlent de confusion et de mélange des natures (adyyuos,
xpioig) et les Théopaschites. Puis ceux qui, admettant
les deux natures avant I'union, n'en admettent qu'une
seule aprés l'union. Le passage saillant est celui-ci :
[6uohoyobiev] Eva xal tov adtov Xptotov...&v Slo ploeowy douy-
{0, drpémtwg, ddwnpitng, dywplotwg yvepilopey® obdapel
¢ viiv gloewy Stapoplc dvnpnpdvag Sk tiy Evwoy, cwlowévyg
8 pdhdov g (Bidtnvog Exavépag gloews, xal els &v mpdowmoy

1. Maxsi, t. VII, col. 187 et suiv. HEFELE, t. IIT, p. 71 et suiv.
2. Maxsi, t. Vi, col. 253-270. HEFELE, t. 11, p. 64.
3. Maxsi, t. VII, p. 267.




B . |

260 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

ael plav GmdaTacy guvtpeyodang, olx el Slo mpdowma wepld-
pevoy # Buaipobevay, dikd Eva xal Ty adtov uidy xal moveyevd
fBeoy Asyov !,

Parce qu'il reposait sur des équivoques, l'accord si
vivement désiré par Marcien ne fut qu'éphémeére, si
tant est qu'il ait jamais été réalisé?. L'opposition des
deux partis en présence, Antiochiens et Cyrilliens,
s'accentua d'autant plus vivement qu’ils avaient du se
faire une plus grande violence pour aboutir 4 un rap-
prochement apparent, grice &4 des concessions mu-
tuelles péniblement consenties aux exigences de I'em-
pereur. Les Cyrilliens surtout, entrainés par l'aile
gauche du parti qui se déclarait franchement pour le
monophysisme, protestérent contre le concile de Chal-
cédoine et le « tome » de Léon. En un moment, I‘Egypte,
la Palestine et la Syrie se révoltérent; les empereurs
ne purent guére assurer aux orthodoxes que la pos-
session des grands siéges, et encore d'une maniére
précaire. Le mouvement monophysite gagna méme
la Syrie euphratésienne et 1I'Osrhoéne, autrefois le
boulevard du dyophysisme. Quand Théodoret et Ibas
disparurent (457), la cause antiochienne ne trouva
plus de champion dans ces provinces. Nonnus, le suc-

1. Maxsy, t. VII, col. 15,

2 I1 serait intéressant de savoir si le eoncile de Chalcédoine fut re¢u
dans I'empire perse. A la vérité Maraba insére dans son concile (Syn.
orient., p. 556) un décret disciplinaire de Chalcédoine. Mais ce n’est
pas une raison suffisante pour penser que le 1v¢ synode cecuménique
prit place dans le droit canon oriental (V. ci-dessus ch. vir, p. 187, n. 2).
En sens contraire, on pourrait alléguer que les protocoles synodaux
ne parienl jamais que du concile des 318 Peres et du concile des 150,
c'est-d-dire des premier et deuxiéme conciles généraux. Quant aux
décisions dogmatiques, on s'en tient i la terminologie du symbale
d'union de 433. Chose curieuse et digne de remarque, le terme d’hypos-
tase (syr. jsoain) n’est pas employé avant le vie siécle, dans les défi-
nitions officielles. A tout le moins, le concile de Chalcédoine ne fut
pas rejeté explicitement par les théologiensofficiels de ’Eglise de Perse.

N e e



FORMATION DE LA CHRISTOLOGIE NESTORIENNE. 261

cesseur d'Thas, chassa les Persans d’Edesse, en haine
de son ancien compétiteur plus encore peut-étre que
par zéle pour la doctrine, car il parait avoir été pour
son propre compte un Antiochien modéré.

Le résultat de cette persécution fut celui qu'on pou-
vait attendre. De méme qu’aprés Chalcédoine les
monophysites vaincus se fortifitrent dans leur oppo-
sition et accentuérent l'affirmation de leur doctrine,
ainsi les Nestoriens, obligés de regagner la Perse, ne
se crurent plus tenus a aucun ménagement.

1ls reprirent hautement les positions qu'ils avaient
abandonnées en Occident et arborérent en guise de
drapeau le nom de Nestorius, autour duquel on avait
fait le silence depuis 433. Il ne fut plus question en re-
vanche de la 6sotdxoc, et 1'on parla plus nettement de
la dualité des hypostases. Nous ne pouvons pas malheu-
reusement préciser la date 4 laquelle s’accomplit cette
évolution vers le nestorianisme plus rigide. Elle se
dessina certainement entre 457 et 482, et fut consommée
en 489, lors de la fermeture définitive, par le mono-
physite Cyrus, de I'Ecole des Perses 4 Edesse, suivie
de la création de I'Ecole de Nisibe!.

§ 2, — Fixation de I'orthodoxie persane (457-553).

Nous avons noté plus haut? la significative concor-
dance de dates qui existe entre l'action antimono-
physite de Barsauma et cette demi-victoire monophy-
site ou plutdt antichalcédonienne que fut 1'Hénotique
de Zénon. C’est a cet acte impérial que répondit,

1. Voir ci-dessus, ch. v1, p. 138 et 440,
2. Ch. wr, p. 138.

15.



262 LA THEOLOGIE NESTORIENNE,

croyons-nous, le synode d'Acace en affirmant nette-
ment le dyophysisme et en rejetant 'addition de Pierre
le Foulon au Trisagion (&ytwg & 83ds, dyoc loyupds, dyiog
dfdvatog, § otavpwlei Si'iud;), et linterprétation plus
bénigne de Zénon : &vig yip elvar gapdy td e Oadpara xat
t& wdbn dmep Exoualw Oméperve capxi 1.

« Nous enseignons et nous avertissons toute la com
munauté des fidéles, ditle canon1 du synode d’Acace?,
que notre foi doit &tre, en ce qui concerne I'Incarna-
tion du Christ, dans la confession des deux natures
de la divinité et de I'humanité. Personne de nous ne
doit oser introduire le mélange, la communication ou la
confusion entre les diversités de ces deux natures;
mais la divinité demeurant et persistant dans ses pro-
priétés et I'humanité dans les siennes, nous réunis-
sons en une seule majesté et en une seule adoration
les diversités des natures, & cause de la cohésion par-
faite et indissoluble de la divinité avec I'humanité.
Et si quelqu'un pense ou enseigne aux autres que la
passion ou le changement est inhérent 4 la divinité de
Notre-Seigneur, et s'il ne conserve pas, relativement
& l'unité de personne (wpdswmov) de nofre Sauveur, la
confession d'un Dieu parfait et d'un homme parfait,
que celui-la soit anathéme! »

On se demandera peut-étre en quoi cette déclara-
tion : « nous réunissons en une seule majesté et en
une seule adoration les diversités des natures » s'op-
posait & celle de Zénon citée plus haut. Nous répon-
drons que des formules trés voisines, voire identiques
en apparence, peuvent masquer des tendances diver-
gentes et contradictoires. Zénon aurait pu, semble-t-il,
signer ladéclaration d'Acace, et Acace celle de Zénon.

1. EvAcRios, H. E., 111, 14.
2. Syn. orient., p. 302,



FIXATION DE L’ORTHODOXIE PERSANE. 263

Entre eux toutefois, subsistait un dissentiment essentiel
et irréductible. Acace repousse énergiquement toute
communication des idiomes. 1l consent & parler d'une
« seule majesté et d'une seule adoration » (gr. xupto-
i, Adtpewz), mais jamais il n'acceptera d’accoler a un
nom convenant a la nature humaine un prédicat appar-
tenant a la nature divine. Zénon, au contraire, ne sous-
crit pas pleinement a l'addition de Pierre le Foulon,
parce que la formule ainsi complétée a une saveur
incontestablement sabellienne et patripassienne; mais
il incline au monophysisme, parce qu'il admet avec
toutes ses conséquences la communication des idio-
mes. Quand Léonce de Byzance aura réussi a4 donner &
la formule orthodoxe de Chalcédoine une teinte mono-
physite, les théologiens impériaux n'hésiteront plus;
ils iront jusqu'a l'affirmation du Deus passus, ainsi
que nous le montrerons plus loin.

On aura remarqué qu’aucun nom propre n'est pro-
noncé dans le canon d’Acace. Les condamnations sont
impersonnelles !. Saint Cyrille n’est pas anathématisé,
Nestorius n'est pas loué. On s’abuserait si 'on jugeait
de la polémique nestorienne par ce morceau de théo-
logie officielle. Fort heureusement, M. I'abbé Martin
a récemment publié un document de haute importance,
parce qu'il émane du grand théologien Narsés 2. C'est

1. L’anticoncile de Beit Lapat, tenu en 484 par les partisans de Bar-
sauma sous la présidence de Nanai de Prat, porta, au sujet de Théo-
dore de Mopsnesle, la définition suivante {Syn. orient., p. 4T8) : « A
cause des bruits malveillants répandus contre lui par les hérétiques
en divers lieux, personne de nous ne doil concevoir de doutes au sujet
de ce saint homme... ses livres et ses commentaires conservent la foi
immaculée... ils détraisent et réfutent toutes les docirines opposées a
la Providence manifestée par les Prophétes, ou a la prédication de I'E-
vangile par les ApOtres ». )

2. Homélie surles trois docteurs nestoriens. Journal asiatigue (juillet
4900).



264 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

une homélie en I'honneur des trois docteurs Diodore,
Théodore et Nestorius . L'auteur expose la doctrine
nestorienne dans toute sa pureté : Jésus-Christ en
deux natures, deux hypostases et une personne?. Il
fait 1'éloge des Commentaires de Théodore, cet homme
« dont I'eeil s’obscurcit dans I'étude des Ecritures
sans arrét et sans interruption 2 ». « Les lecteurs des
Livres saints méditaient dans l'ignorance jusqu'a ce
qu'ils eurent lu ses livres; alors ils comprirent. I1
convient d’appeler docteur des docteurs I'esprit exercé
sans lequel il n'y aurait pas de docteur qui donnat
un bon enseignement. Par le trésor de ses écrits
se sont enrichis tous ceux qui possédent, et, par ses
Commentaires, ils ont acquis la faculté d'interpré-

1. Cette réhabilitation des trois docteurs était peut-dire nécessitée
par les attaques de Philoxéne (p. 474} : « A cetle heure méme, il [le dia-
ble] a vu trois hommes qui enseignaient bien ». Narsés est un Nestorien
rigide. 11 rejette absolument la communication des idiomes (p. 507) :
« Une violente colére avaient les sots contre les doctes, parce que ceux-
ci distinguent les propriétés naturelles du Verbe et da Corps. Le Créa-
teur, Verbe du Pere, a pris un corps humain et il I’a appelé, dans son
amour, Fils de Dieu, selon son rang. 1l se I'est donné lui-méme, alors
qu'il w’avait besoin de rien de ce qui existe, car il n’est pas dans sa
nature qu’il subisse une diminution ou une angmentation. Sa nature
est au-dessus des vicissitudes et les propriétés de la nature humaine
Jui sont étrangéres. A 1a nature humaine s’attachent les miséres de la
nature humaine, mais non a la nature élevée, placée au-dessus des
souffrances. A homme appartient tout ce qui est écrit du Fils de
I'homme : la conception, la naissance, la croissance et la mort ». Le
Cantigue (p. 515) contienl une intéressante discussion scripturaire entre
les Cyrilliens et les dyophysites. Mais Je docteur de Nisibe a surtout
confiance dans les anath&émes (p. 310): « 11 0’y a assurément pas d’autre
remade contre I'ignorance dJdes ignorants que la décision, qui tranche
le proces, de la parole de Notre-Seigneur. La parole de Notre-Seigneur
les retranche de I'iglise et les condamne 3 exil avec les infideles. Il
nous a ordonné de les considérer comme des paiens et de ne pas nous
méler & des pratiques odieuses ». Cetle homélie doit avoir été écrite
entre 485 et 490.

2. Dans les textes syriaques : [901i® = npéowrov. eald = ix¢-
otaaig, Ped = glog. |DDTey = ididiree, iGdpara. lortsaa—dypata.
Loy — yipen.

3. Journal asiatique, p. 509,

+ et



FIXATION DE L’ORTHODOXIE PERSANE. 265

ter. C'est & son école que, moi aussi, j'ai appris & bal-
butier, et, dans son commerce, j'ai acquis I'habitude
de la méditation des paroles divines *. » Mais ce qu'il
dit de Nestorius est particuliérement intéressant.
Cette homélie de Narsés est, en effet, le plus ancien
document persan qui concerne I’hérésiarque. Cinquante
ans aprés les faits, on ne connaissait plus que trés im-
parfaitement la querelle proprement nestorienne. « L’é-
nergique Nestorius ? administra les habitants de By-
zance et leur apprit a soutenir en face les luttes contre
les hérésies. La Ville Royale échut au fort chargé de la
diriger... 1l construisit sagement et consolida la parole
de vérité, afin qu'elle ne fat pas ébranlée par les
souffles perturbateurs des hérétiques... Des prétres
frauduleux stipendiérent des femmes pour un jugement
falsifié et ils en firent des avocats de mensonge. Pour
de l'or,ils vendirentla vérité pure. » C’est une maligne
allusion aux démarches de saint Cyrille auprés de
Pulchérie et des fonctionnaires de Théodose II.

Aprés avoir marqué que Nestorius fut condamné par
« le chef 'Egypte », parce qu'il distinguait « I'image
du serviteur et celle du Créateur » et qu'il se refusait
4 appeler Marie Mére de Dieu, Narsés stigmatise le
concile d’Ephése qui déposa Nestorius, et aussi le sym-
bole d'union de 433, qui, d’aprés lui, créa dans les es-
prits une confusion inextricable3.

1. P. 503 et suiv.

2. P. 487 el suiv. .

3. Jusqu'ici, le docteur de Nisibe relate assez exactement T'histoire
des faits dont il fut peut-&ire témoin. 11 y méle toutefois des erreurs
lorsque, par exemple, pour prouver l'injustice de la condamnation
d’Ephése, il affirme que Nestorius mourut avant d’avoir comparu devant
ses juges (p. 493 et 494). A-til confondu le concile d’§phése et celui
de Chalcédoine ol I'on réitéra la condamnation de Nestorius? ou bicn
simplement vouln charger les traits de son tableau? Nous ne saurions

le dire.
1! est probable que Nestorius était personnellement pen connu dans



266 LA THEQOLOGIE NESTORIENNE.

On le voit, Narses était un Nestorien rigide. Mais les
nécessités de la polémique avec des Monophysites
comme Siméon de Beit Ar3am, amenérent peu & peu les
docteurs persans & des opinions moins absolues. Le mo-
nophysisme au vi® siécle s'affina singuliérement, au
point qu'il devint difficile dele distinguer de 'orthodoxie
autrement que par le refus d'admetire le concile de
Chalcédoine et le « tome » de Léon. Le nestorianisme
accomplit une semblable évolution, et la doctrine de
Maraba n’est pas trés éloignée de la foi byzan-
tine.

Nous avons dit plus haut! qu'a partir de I'avéne-
ment de Justin (519), plusieurs Persans se rendirent
dans ’empire romain pour y visiter les saints Lieux.
I1 est bien probable qu'ils communiquaient ir sacris
avec les orthodoxes; parmi lesquels un grand nombre
demeuraient acquis & la vieille théorie antiochienne.
Nous ne pouvons pas nous expliquer autrement la po-
1émique trés vive des néo-cyrilliens défenseurs du con-
cile de Chalcédoine,comme Léonce de Byzance, contre
les « Nestoriens ». On n’argumente pas avec tant de
vigueur contre des ennemis écrasés depuis prés d'un
giecle. Du moment que lenom de Nestorius n’était pas
prononcé, les Occidentaux et les habitants de Cons-
tantinople, ainsi que de nombreux Orientaux, devaient
étre tout disposés a accueillir comme des compagnons

la Mésopotamie et i I’Ecole d’Edesse, puisque Popinion que se for-
maientde sa vie, au v1° sigcle, les éleves de I'Ecole des Perses élait si peu
conforme aI’histoire. Sinous trouvons d’antres récits dans les annalistes
postérieurs, ils ne contiennent pas d’informations originales, mais sont
le produit d’une compilation dont les auteurs seraient i rechercher, MARE,
éd. Gismondi, p. 30 et suiv.; GOELLER, « Ein nestorianisches Bruchstack
zur Kirchengeschichte », Oriens Christianus, fascicule I, p. 80 et suiv.
Rome, 1902 ; — BRravy, Z.D. M. G., LIV, n. 3; laleftre publiée par M. Braun
serait, parait-il, contemporaine de Nestorius.
1, Gh. vir, p. 164.



FIXATION DE L’ORTHODOXIE PERSANE. 267

d’armes les adversaires irréductibles de la théologie
alexandrine.

La doctrine du catholicos Maraba nous est connue
par sa profession de foi écrite en l'année 540, lors du
voyage circulaire qu’il entreprit pour réformer les
Eglises du sud de la Chaldée et de la Perse propre.
Elle parait avoir été con¢ue dans le dessein de con-
damner tout ensemble le nestorianisme rigide et le
monophysisme. «Dieu,dit-il, parla avec nous par son
Fils, qu'il a établi héritier de toutes choses et qui est
le Christ Notre-Seigneur. » Puis, aprés avoir attribué
a ce Christ unique tant la Passion que les miracles, il
poursuit?: « Ils (les disciples) apprirent deI'Esprit-Saint
que le Christ n’est pas un homme simple, ni Dieu dé-
pouillé du vétement de I'humanité dans lequel il s'est
mo ntré, mais que le Christ est Dieu et homme, c’est-a-
dire 'humanité ointe et la divinité qui I'aointe2. » Et il
conclut par ces anathémes qui marquent bien son désir
de répondre par avance 4 la principale objection qu'op-
posaient aux Nestoriens chalcédoniens et monophy-
sites, celle de diviser le Christ et d'introduire ainsi une
quatri¢me personne dans la Trinité : « Que quiconque
introduit une quaternité dans la Trinité sainte et im-
muable soit anathéme! — Que quiconque ne confesse
pas qu'a la fin le Fils unique de Dieu, qui est le Christ
Notre-Seigneur, est apparu dans la chair soit ana-
théme! — Que quiconque ne confesse pas la Passion et
la mort de 'humanité du Christ et I'impassibilité de
sa divinité soit anathéme! — Que celui qui conclut la
priére au nom du Pére, du Fils et de I'Esprit-Saint, et

1. Syn. orient., p. 51, )

2. Syn. orient., p. 553.

3. 1) faut sans doute suppléer dans le texte (p. 542, 1. 23). [LomDo,
au lieu de |Lood]a.




268 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

compte quelque autre avec eux, ou qui ne croit pas que
I'appellation de « Fils » signifie 4 la fois la divinité et
Ihumanité du Christ, ou qui conclut la priére au nom
du Christ sans confesser la Trinité, que celui-la soit
anathéme! »

Un précieux témoin de la méme doctrine est le dis-
cours de Thomas d’Edesse!,'éléve de Maraba, sur la
Nativité. Les idées et jusqu'aux expressions ? semblent
empruntées au symbole du patriarche d'Orient; elles
sont toutefois plus précises. La doctrine antiochienne du
second Adam était toujours en honneur parmi les théo-
logiens de cette école®. Cependant, ce n'est plus par
ses efforts personnels, mais en vertu de la grice di-
vine| que Jésus, le second Adam, a été préservé de tout
péché 4. C'est 12 une importante mitigation apportée &
la doctrine de Théodore de Mopsueste. Pas plus dans
Maraba que dans Thomas, il n'est question de la dua-
lité des hypostases, mais seulement de la dualité des
natures. Nous n'accordons pas d’ailleurs une extréme
importance a cette constatation, car ce que nous pos-
sédons des traités de ces deux théologiens est trop pen
considérable pour nous permettre de porter un juge-
ment définitif sur tous les détails de leur doctrine.
D’autre part,le mot d’hypostase n’avait pas encore pris
I'importance capitale qu’il devait bientét acquérir.
Enfin, il est & présumer que Maraba et Thomas fai-
saient, comme tous les controversistes, 4 'exceptiondes
théologiens de la cour impériale, coincider le concept
d’hypostase avec celui de nature.

En résumé, la doctrine nestorienne est, cheznos deux
docteurs, singuliérement atténuée. lls insistent sur F'u-

1. Thomae Edessent iract. de Nativitate D. N. C., éd. CARR.
2. Trad., p. 40.

3. Trad., p. 38.
4. Texte, p. 37, 1. T.




LA QUERELLE DES TROIS CHAPITRES. 269

nion intime des deux natures en une seule personne,
en évitant d’introduire la quaternité dans la Trinité.
La théologie persane suivra désormais ce courant.
Les plus rigoureux parmiles docteurs de I'dge sui-
vant ne pourront, ni peut-étre ne voudront revenir en
arriére.

§ 3. — La Querelle des Trois Chapitres et les contro-
verses origénistes. — Leur répercussion en Perse.

A ce moment, arrivait & son terme un mouvement
théologique qui se dessinaitdepuis une vingtaine d’an-
nées dans les milieux orthodoxes de 'empire byzantin.
1l s’agissait d'opérer la réunion des monophysites mo-
dérés — les plus nombreux — tout en sauvegardant
I'autorité du concile de Chalcédoine et du Pape saint
Léon, dont Justin, aprés avoir fait cesser le schisme
de Constantinople, s'était constitué le défenseur. On
recourut, pour cela, 4 la métaphysique aristotélicienne.
Léonce de Byzance, dont le role considérable a été ré-
cemment mis en pleine lumiére!, fut le plus ardent
promoteur de la nouvelle théorie. II précisa la no-
tion d’hypostase, et s’en servit comme d'un moyen
terme qui permettrait de tenir entre les deux extrémes
une position philosophiquement défendable. Avant lui,
on associait étroitement les termes ndorasis et gplog, en
sorte qu'il fallait &tre monophysite ou dyophysite,
égyptien ou antiochien, et que la formule de Chalcé-
doine apparaissait comme un essai de conciliation b4-
tard et mal venu.

Léonce convint avec les théologiens qui I'avaient pré-
cédé que 'hypostase signifiait la nature « individuée »

1. Loors, Leontius von Byzanz,1887; ErRMoNI, De Leontio Byzantino,
1895,

lane? Saf SONNE




270 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

par les notes distinctives : « ’habit, la couleur, la
grandeur, le temps, le lieu, les parents, la condition,
la conduite, dont I'ensemble ne peut convenir réelle-
ment & aucun autre individu ! ». Il admit aussi que la
nature et I'hypostase sont entre elles comme le « com-
mun » et le « propre » 2. Mais il refusa d'en conclure que
I'hypostase fat nécessairement une chose parfaite :
¥ brdotacrg oy Amwhils 0bdt mponyoupévuag T Téhetov Sndoi,
@& 1d xad’ fautd Gwdpyov, Seutépwg 8ithd Téheiov 3, “Yndoraac
est premiérement ce qui subsiste en soi, secondaire-
ment ce qui est parfait. Donc, ce qui est parfait n'est
pas nécessairement lypostase. La nature peut étre
parfaite sans étre hypostatiquement, sans subsister
par soi-méme. Il y a, et c¢'est la trouvaille de Léonce,
un milieu entre Smostivar et dvwmostivar : ¢'est étre évurd-
otavov, ¢'est-a-dire subsister en un autre sujet.

On réservera donc le nom d’hypostase aux é&tres
substantiels qui subsistent en eux-mémes et ne peu-
vent entrer en composition avec un autre étre. La
nature pourra subsister, non pas seulement dans son
hypostase connaturelle — ses exigences ne vont pas
jusque-la, — mais dans une hypostase autre que son ‘
hypostase connaturelle, ol elle trouvera sa subsistance.

Dans I'économie de I'Incarnation. il y aura deux
wédewr : la nature du Verbe et la nature humaine. La
premiére sera soulenue par son hypostase connatu-
relle, qui est '’hypostase de la seconde Personne de la
Trinité.

Mais quel sort sera réservé & la nature humaine?
Bien qu'elle soit parfaite, elle ne postule pas de sub-
sister en soi ni d'étre soutenue par son hypostase con-

1. P. G., LXXXYI, col. 4943,
2. XXX Cap., cap. 24,
3. Col. 1945,



——

LA QUERELLE DES TROIS CHAPITRES. 271

naturelle. Sera-t-elle donc sans hypostase? Quid
dvurcdetatov? Non, pour éviter 1'eutychianisme, I'apol-
linarisme et le docétisme. Mais elle subsistera en
Ihypostase du Verbe, elle sera guid évondotatoy,

Si donc on exprime le mode de I'économie par le
mot d'#vwer, on ne lui donnera pas le qualificatif de
quoty puisque les deux natures subsistent aprés comme
avant I'union, ni celui de wposwmxd, comme si chaque
nature avait son hypostase propre, mais l'union sera
dite bmostatixd, c'est-a-dire ni xatk pbow ni xatk wpdowmov,
mais bien xa6” tndoracwy.

Jusqu'ici Léonce se tient dans le juste milieu. Voici
ot commencent ses concessions aux monophysites :
Les attributs de chaque nature (modrqres) n'existent pas
en eux-mémes; ce ne sont pas des substances, mais des
accidents, par conséquent ils doivent étre enhypostati-
ques, étre rapportés & I’hypostase et lui appartenir,
que cette hypostase soit simple ou composée (ixk,
cvhzrtoc).

Donc la communication des idiomes se fait de telle
sorte que tous les prédicats, qu'ils conviennent & une
nature ou a une autre, peuvent qualifier I'hypostase.
A la vérité, ces prédicats ne se rapportent pas au sujet
hypostatique de la méme fagon, ni sous le méme point
de vue, et ils ne peuvent pas étre donnés indifférem-
ment comme qualificatifs & I'une ou 'autre des deux
natures. On ne peut pas dire : La divinité est passible,
I'humanité est éternelle. ,

Ces restirictions posées, les idiomes des deux na-
tures appartiennent & I’hypostase commune : le Verbe
a souffert pour nous, a été crucifié, et I'addition au
trisagion est légitime si elle ne s’adresse qu’a la per-
sonne (hypostase) du Verbe en qui subsiste la nature
humaine.




272 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

On pensa ainsi réduire Sévére d’Antioche et ses
partisans; mais en vain Justinien ? fit-il tenir un
colloque en 533 sous la direction du savant et habile
Hypatius d’Ephése. Les Sévériens refusérent d’adhérer
au concile de Chalcédoine, parce qu'il avait regu
Théodoret et Ibas. En vain, dans un édit de la méme
année, et malgré 1'avis des moines Acémétes, Justi-
nien insista-t-il sur ce point que « le Seigneur qui avait
souffert sur la Croix faisait partie de la Trinité 2 »
et fit-il approuver ses paroles par le pape Jean II 3,
les monophysites furent irréductibles. A la suite de
la visite du pape Agapet & Constantinople, et apréssa
mort (536), I'empereur dut sévir et condamner a lexil
les principaux opposants : Anthime, Sévére, Pierre
d’Apamée, Zooras.

Sur la querelle christologique vint se greffer la
controverse origéniste . Aprés des vicissitudes diverses
qu'il ne nous appartient pas de rapporter ici, Justinien
promulgua en 542 un édit contre les Origénistes ou il
condamna dix propositions, parmi lesquelles la pré-
existence des Ames, et, en particulier, de I'Ame humaine
du Sauveur 3. Il défendit d’enseigner « qu'a la résur-
rection les corps des hommes ressusciteraient sphé-
riques » (&v 77 dvagtdger oparpoetdy th v Avbptimwv yel-
peabar wpata) (Proposition 5°}, ou que « les astres étaient
animés et avaient une action directe sur notre monde »
(odpavdv xad fhov, xav cehnvdv... Emdlyove xal Ghwdg elvad
svag Swvdpe), ou qu'il y aurait une ou plusieurs
AROXATAGTHTELS.

1. Bur la polilique religieuse de Justinien, cf. DIEBL, Justinien,
ch. v, p. 331 et suiv.
2. HEFELE, t. III, p. 355.

3. Manst, . VIII, 795.
4. Diekame, Die Origenistischen Sitreitigkeiten im 6. Jahrhundert,

Minster, 1900.
5. Manst, t. IX, p. 534. Cf. p. 367-375. HEFELE, t. I, p. 394 et suiv.



LA QUERELLE DES TROIS CHAPITRES. 273

Plus Justinien s’appliquait & pacifier les esprits, plus
il parvenait a les diviser. Les Origénistes qui comp-
taient plusieurs représentants dans le parti néo-chal-
cédonien (Léonce de Byzance était sans doute un des
leurs) cherchérent 4 prendre leur revanche sur les nesto-
riens, soit parce que Théodore de Mopsueste avait écrit
contre Origéne, soit simplement pour faire diversion.
Théodore Askidas, le favori de I'impératrice Théodora,
_reprit a son compte une réclamation depuis longtemps
formulée par les monophysites. Il persuada a 'empereur
que les Sévériens ne refusaient d’admettre le concile de
Chalcédoine que parce que Théodoret et Ibas avaient
été recus; et, en effet, ¢’était un des prétextes qu'ils
mettaient en avant pour justifier leur opiniatre oppo-
sition. Done, si 'on condamnait Théodoret et Ibas,
qui étaient des Nestoriens honteux, et surtout Théo-
dore de Mopsueste qui avait été le maitre de I'héré-
siarque, on arriverait & I'union tant désirée.

On sait de quelles résistances dut triompher Justi-
nien *. 11 atteignit cependant son but. Il fit porter par
le cinqui¢me concile cecuménique des anathémes qui
devaient anéantir les derniers restes du nestorianisme
et donner, croyait-il, toute satisfaction aux monophy-
sites les plus exigeants. Ce concile se borna pour ainsi
dire & enregistrer un édit impérial rendu un peudaupa-
ravant?. L'empereur y déclarait que, dans I'Incarnation, -
on doit confesser I'union hypostatique. Il acceptait
méme la formule cyrillienne plx gisis 763 B0l Adyou oeoap-
xwpévn, parce que, toutes les fois que saint Cyrille s’est
servi de cette formule, il a entendu gisi; dans le sens
d'ondozacc. De plus, il expliquait qu'on ne peunt pas

1. DucHesNg, « Vigile et Pélage », Rev. des Questions hisioriques,
1884, II.
2. Mansl, t. IX, p. 559 et suiv.




27% LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

croire qu'avantl'union il ait exiszé deux natures, car la
nature humaine du Christ n’a jamais eu de personna- .
lité ni de subsistance distincte.

Le deuxiéme anathéme ordonne de confesser la
double naissance du Christ. Le quatriéme condamne
tous les subterfuges employés par les Nestoriens pour
éviter de parler d'union hypostatique. On ne doit pas
dire que l'union s'est faite xavk ydpwv } xx7’ dvépyeiay, 3
xat’ dblav, § xat’ loompmiay, } xet’ albeveiav, 4 dvagopdv, 3
oxéow A Sdvapw,... § xab’ Spwvuplay, ni xat' sddoxiav, sui-
vant I'opinion de « Théodore I'hérétique ».

Le cinquiéme anathéme est dirigé contre ceux qui
prétendent que la sainte Vierge n'est pas proprement
appelée Mére de Dieu, mais par catachrése : f ¢ xatk
dvapopkv i xazaypnatixiic Beovdrov Myes Ty yloy Evdofov det-
mapévov Maplav, # dvBpwmotdxov, | ypiototdxov..... dAAk pd
xupfuwg xal xat’ @hfdeiay Beovdxov adthy Spodoyel, dvdfepa Zotw.,

Le sixiéme vise ceux qui, n'admettant pas la com-
munication des idiomes, ne veulent pas « confesser
que Notre-Seigneur Jésus-Christ crucifié dans sa chair
est le vrai Dieu et le Seigneur de la gloire ». Dans le
septiéme anathéme, il flétrit ceux qui prétendent,
a la suite de Théodore et de Nestorius, que les natures
sont séparées et idwimostdrous, au lieu de croire en une
seule hypostase composée (advdevoc).

Les autres anathémes' réprouvent plusieurs proposi-
tions de Théodore, les écrits de Théodoret contre saint
Cyrille et le 8sotéxos, et la conclusion de lalettre d’'Ibas a
Maris. L’édit stigmatise I'hypocrisie des Nestoriens qui
n'osent se déclarer ouvertement. Quand Ibas a parlé
de deux natures et d'une seule force (Sdvapg), il se
pronongaiten réalité, dit Justinien, pour la théorie des

1. Manst, b IX, p. 563 et suiv.



LA QUERELLE DES TROIS CHAPITRES. 275

deux hypostases et du mpdewnev honorifique, comme
I'avait fait Nestorius!.

Personne n’ignore quel tumulte suscitérent en Afri-
que et en Italie I'édit de Justinien et sa confirmation
par le concile ;ecuménique?. Mais si I'émotion fut telle
dans des contrées ou les auteurs des Trois Chapitres
étaient personnellement peu connus, on s'imaginera
facilement quelle elle dut étre dans la Syrie orientale.
C'était frapper au ceeur I'Eglise persane que de dénon-
cer comme hérétiques les docteurs antiochiens, mais
surtout I'illustre Théodore le Commentateur.

Le synode de Joseph ({554) ne contient pas d’allu-
sion aux controverses du moment. Il ne convient
pas de s’en étonner. Trop peu de temps s'était écoulé
entre la cloture du cinquiéme concile cecuménique et
la convocation du synode patriarcal. Les évéques
étaient, du reste, absorbés par leurs dissensions inté-
rieures. Aussila profession de foi3 est-elle bréve, et
trés semblable, pour les termes, 4 celle de Maraba :
« Nous gardons la confession orthodoxe des deux na-
tures dans le Christ, c'est-a-dire de sa divinité et de
son humanité; nous gardons les propriétés des na-
tures et nous répudions en elles toute espéce de con-
fusion, de trouble, de mutation ou de changement.
Nous conservons aussi le nombre des trois personnes
de la Trinité, et, dans une seule unité vraie et ineffa-
ble, nous confessons un seul Fils véritable d'un seul
Dieu, Pére de vérité. Quiconque dit ou pense qu'il y
a deux Christ ou deux Fils, et, pour quelque raison
ou en quelque maniére, introduit une quaternité, nous
I'avons anathématisé et I'anathématisons ».

1. HEFELE, t. III, p. 453.
2. Di1EHL, Justinien, p. 361 et suiv.
3. Syn. orient., p. 355.




276 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

1len fut de méme — et la chose est plus surprenante
— au synode tenu par Ezéchiel en 5761. Le patriar-
che renouvelle la confession de ses prédécesseurs et
flétrit, dans le méme style et presque avec les mémes
expressions, les « sectateurs d'Arius, d’Eunomius,
d’'Apollinaire et des autres hérétiques leurs partisans,
qui blasphément contre le Pére, font passible la divi-
nité du Fils, vilipendent I'Esprit-Saint et jettent la
confusion dans P'égalité de la Trinité sainte ».

Au contraire, dans le synode de ISo‘yahb] (585) et dans
ceux de Sabriso®et de Grégoire, l'attitude des évéques
a changé. IIs ne se défendent plus seulement contre les
ennemis du dehors, mais encore contre ceux du dedans.
Aussi les professions de foi, surtout celles d'ISo‘yahb,
sont-elles plus précises et plus minutieuses. Le patriar-
che argumente contre tous les partisans byzantins ou
persans du cinquiéme concile cecuménique : « Ces hé-
rétiques qui, dans leur absurdité, osent attribuer a la
nature et & 'hypostase de la divinité et de 'essence
du Verbe les propriétés et les passions de la nature
humaine du Christ qui, parfois, a4 cause de I'anion par
faite entre I'humanité du Christ et sa divinité, sont
attribuées a Dieuéconomiquement mais non naturelle-
ment 2. » Les Jacobites semblent plus directement visés
et le sonten effet, mais ceux qui attribuent les « pro-
priétés et les passions de la nature humaine du Christ »,
non pas, i la vérité, a la nature divine, mais a I'hypos-
tase du Verbe, ce sont les orthodoxes, favoris de Jus-
tinien. :

D'ailleurs ISo‘yahb, surtout dans son deuxiéme sym=
bole 2, se référe évidemment aux expressions du cin-

1. Syn. orient., p. 372 et suiv.
2. Syn. orient., p. 398, _
3. Syn. orient., p. 431 et suiv. Il est possible que cette seconde con-



LA QUERELLE DES TROIS CHAPITRES. 277

quiéme concile, et lui concéde tout ce qu'il peut lui
accorder : la double naissance du Christ, et méme,
bien qu'avec des circonlocutions :le « Unus de Trinitate
passus est carne ». Voici deux textes qui nous semblent
trés explicites, si on les compare aux anathémes cor-
respondants de Justinien et de son concile: « Notre-Sei-
gneurDieu Jésus-Christ, qui est engendré du Pére,avant
tous les mondes, dans sa divinité, est né dans la chair
de Marie toujours Vierge, dans les derniers temps, le
méme, maisnonde méme ! ». (Anathémes 2et 3 del'édit.)
« Jésus-Christ, le Fils de Dieu, Dieu au-dessus de tout,
engendré éternellement dans sa divinité par le Pére,
sans mére, et engendré, le méme, mais non de méme,
dans son humanité, d'une mére, sans pére, dans les
derniers temps. Il a souffert dans la chair, il a été
crucifié, il est mort, il a été enseveli... Le Christ, Fils
de Dieu, le méme, a souffert dans la chair, mais, dans
la nature de sa divinité, le Christ Fils de Dieu était
au-dessus des passions : impassible et passible. Jésus-
Christ, créateur des mondes et subissant des souf-
frances,... Dieu le Verbe a supporté ’humiliation des
souffrances dans le temple de son corps, économique-
ment, par I'union supréme et indissoluble ». Le catholi-

cos refuse seulement de dire que le Verbe est mort, et il
invoque, pour légitimer son refus, le témoignage de
saint Ephrem, et méme celui de Sévére. Ainsi, Iso"yahb
se rapprochall; le plus posmhle de l'orthodoxie by-
zantine, mais il ne confessait ni le 8zotdxos, ni l'union
hypostatique; au contraire, il parle dans le méme
symbole d’ « union prosopique » 2
fession de foi soit celle qu’il présenta, saivant les annalistes, a lempe-
reur byzantin. Cela expliquerait pourquoi les professions de foi de Sa-
briso* et de Grégoire sont moins explicites. V. ch. vi, p. 204, n. 5.

1. Syn. orient., p. 454.

2. Syn. orient., p. 453.
16



278 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

Non seulement les nouveaux adversaires s'attaquaient
a la vieille christologie nestorienne, mais ils ne crai-
gnaient pas de porter une main audacieuse sur les
vénérablesécritsde Théodore de Mopsueste, de critiquer
son exégése et de lui préférer celle de saint Jean
Chrysostome. Chose plus grave, ils n'acceptaient pas
les conclusions de Théodore sur la formation du canon
de I'’Ancien Testament; ils réhabilitaient par exemple
le livre de Job, assez malmené par I'Interpréte, et pré-
tendaient que le véritable auteur de cet ouvrage était
Moise lui-méme.

Le catholicos s’émut. Depuis le concile de Beit Lapat
(484), les écrits du Commentateur étaient recus de
tous, et, pour ainsi dire, canonisés en Perse. 11 fallait
raffermir la colonne maitresse de la théologie nesto-
rienne. I3o°yahb s’y employa avec tout son zéle, et,
apres lui, ses successeurs, Sabriso® et Grégoire.

Mais qui étaient « ces bégues et ces imposteurs
s'attaquant & Théodore comme des scarabées et des
grillons sortant des recoins ou des trous de I'erreur »,
comme s’exprime le catholicos avec un dédain trop
visiblement affecté pour &tre sincére '? C’étaient
les partisans de Henana d’Adiabéne, ce docteur de
Nisibe, qui suscita, au sein de 1'Eglise persane,
une si redoutable tempéte, « 4 cause, dit son an-
tagoniste Babai le Grand, de nes péchés, i cause
des pasteurs faibles qui s'aimaient eux-mémes plus que
la vérité etla charité du Christ 2 ». Nous avons vu plus
haut quels développements prit ce schisme, avec la
complicité des professeurs de Nisibe et de I'évéque
Siméon. Aussi, tandis qu'lSo°yahb traite en 585 Tes He-
naniens de grillons et de scarabées, Babhai, quelques

1. Syn. orient., p. 400,
2. De Unione, ms., f. 188 B.




LA QUERELLE DES TROIS CHAPITRES. 279

années plus tard, les appelle « maudits, brutes, fils
du méchant » et qualifie leur doctrine de « lie et de
cloaque de toutes les hérésies ! ».

Au rapport de ce théologien?,I'hétérodoxie de Henana
était triple : il était chaldéen, origéniste et hérétique
(au point de vue de I'Incarnation). L'accusationde chal-
daisme ou de magie entraine celle de fatalisme.
Henana réprouvait en effet les opinions pélagiennes
de Théodore de Mopsueste sur le libre arbitre.
C’est contre lui que fut dirigé I'anathéme de Sabriso*:
« Nous repoussons et éloignons de toute participation
avec nous quiconque admet et dit que le péché est
placé dans la nature et que 'homme péche involontai-
rement, et quiconque dit que la nature d’Adam a été
créée immortelle dés l'origine? .»

Est-ce calomnieusement que Babai* attribue a4 He-
nana l'opinion suivante ; « Le sort et la fatalité sont
cause de tout et tout est conduit parles étoiles » ¥ Nous -
ne saurions le dire. Cette imputation n’est cependant
pas invraisemblable.- Henana croyait avec Origéne
que les étoiles étaient des étres vivants et animés (éudi-
youg) et il leur attribuait une action intelligente.

11 professait encore, avec le méme docteur, d'autres
doctrines non moins suspectes. Il niait « la résurrection
des corps et n'admettait le salut que pour les 4mes. 11

1. Cette doctrine était jusqu'a présent fort mal connue. Des docu-
ments récemment publiés nous permettent de la préciser davantage.
Ce sont la Passion du préire Georges rédigée par Babai, et 'exposition
de la foi faite au roi Chosrau en 612. Syn. orient., p. 580-598 et 6235-634,
Grace i P'obligeance de M. Chabot, nous sommes en mesure d’adjoindre
a ces textes un traité inédit de Babai sur 'Incarnation (De unione), qui
nous fait connaitre, dans les derniers détails,les objections querencon-
trait Ia théorie nesiorienne rigide, et contient un exposé complet de
cette dogmaltique.

2. Syn. orient., p. 626 et suiv.

3. Syn. orient., p. 459,

4. Syn. orient., p. 626,




280 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

n'y aura pas de jugement ni de chétiment. Le forni-
cateur ou 'adultére ne péche pas, parce qu'il est ainsi
déterminé dés sa naissance. Enfin tous les hommes
participent a la nature de Dieu ! ». On reconnait la les
doctrines condamnées par Justinien en 542 2.

Comme les Origénistes de 'empire byzantin, auprés
desquels il étudia probablement en Syrie ou en Pales-
tine, Henana enseignait la doctrine de I'union hypos-
tatique. Il admettait également le feotéxo; et la commu-
nication des idiomes. Aussi Babai accole-t-il son nom
abhorré a ceux de Cyrille « I'Egyptien » et de Jus-
tinien, « I'empereur impie ».

§ 4. — La dogmatique officielle au début du VII- giécle.

La nécessité ou se trouvérent les théologiens officiels
de lutter contre les Jacobites et les partisans de Ie-
nana les conduisit & adoucir, autant que possible, la
doctrine dyophysite et a préciser certains points de-
meurés un peu obscurs : les relations réciproques des
deux natures en Jésus-Christ, la distinction de la per-
sonne, de la nature et de I'hypostase, enfin la qualifi-
cation du mode d’'union des natures.

C’est a définir ces questions si controversées que Ba-
bai le Grand a consacré la majeure partie de son
Traité De Unione. Nous ne saurions mieux faire pour
nous représenter exactement les conceptions dogma-
tiques du nesterianisme orthodoxe que d’emprunter

1. Ibid.

2, D’aprés letraité De Unione, Henana admettail que le corps du Christ
ressuscilé et cenx des fideles aprés le Jugement dernier, étaient opat-
poeids (ms., p. 126). Ainsi il 0’y avait pas de véritable résurrection des
corps ala fin du monde, comme on le voit d’aprés 'anathéme qui con-
clul le ch. xi1x de l'ouvrage de Babai auquel nous nous référons.



LA DOGMATIQUE OFFICIELLE AU VIIc SIECLE. 281

les propres expressions d'un docteur aussi autorisé.

Les Nestoriens, avons-nous dit, rejetaient I'expres-
sion : communication des idiomes, comme devant né-
cessairement entrainer la confusion des natures. Mais
pour maintenir la réalité de 'union, il leur fallut admet-
tre « I'échange des noms ».

« Dans 'union naturelle du corps et de I'ame, écrit Babaif,
les noms naturels s’échangent réciproquement2, comme
si 'dme était enchainée au corps. On ne nomme pas 'dme
[isolément] comme si elle n’était pas emprisonnée dans la
chair et dans le sang.'Nous disons : ... J'ai froid, j’ai chaud,
je sais, je comprends, un tel est mort, fils d'un tel, et nous
savons bien que tels attributs appartiennent au corps, et
tels autres 4 ’ame. De méme, quand nous parlons de cette
union [de I'Incarnation], nous disons : Le Christ est mort,
le Fils est mort, par le Fils tout a été créé et fait, bien que
nous comprenions que tels aitributs appartiennent & I'hu-
manité qui a regu la mort,... et tels autres a la divinité
par qui touta été créé et fait, etles natures n’ont pas perdu
deurs idiomes & cause de 'union. Car le Dieu Verbe ne
posséde pas de limitation, n'a pas perdu sa spiritualité
pour devenir homme par nature. L’Homme ne posséde pas
dans sa nature 1'éternité, Yinfinité, il n'est pas l'esprit invi-
sible, nile Fils connaturel au Pére, mais, en vertu de I'union
avec le Dieu Verbe, il est Fils dans une seule appellation,
domination, adoration et honneur, quoique non pas dans une
seule nature, en sorte qu’il n'y a pas deux Fils ou deux
Fils du Tres-Haut. »

Plus loin, précisant sa pensée, il ajoute 3 :

« Quand nous disons qu'un homme a été crucifié et est mort,
nous ne disons pas que son Ame a été crucifiée et est morte,
car elle estimmortelle; mais, & cause du =péewnov de P'unité
naturelle, et d'une appellation commune, nous disons que

1. De Unione, ms., [, 109 A et B.
2, Litt, : dantur et assumuntur,
3. De Unione, f. 122 B.
16.



et o 4

282 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

Thomme a été crucifié. Ici aussi, de m&me, nous-disons que
le Christ a été crucifié, que le Christ est mort et est res-
suscité, mais nous ne disons pas que Dieu a été crucifié
et est mort. Nous disons que le Fils de Dieua été livré
pour nous et cela A cause du mpéownov de l'union, mais non
que la divinité a souffert ou est morte, elle qui a ressus-
cité et parachevé son temple unique. Mais nous ne disons
pas simplement : L'homme est mort, pour ne pas é&tre
comme les Pauliniens {, qui nient sa Divinité. Nous ne disons
pas que Dieu a été crucifié pour ne pas étre comme les
Manichéens qui nient I'humanité du chef de notre race, ou
comme ceux qui introduisent la création et le change-
ment [dans la Trinité]; mais nous disons que le Christ est
crucifié, sachant bien qu’il a été crucifié et est mort dams
son humanité, non dans sa divinité, mais sans étre éloigné
d’elle; unie avec elle, il a souffert tout ce qui convenait &
sa nature. »

On fera donc I'échange des noms qui appartiennent
a chacune des natures, en vertu de I'union prosopique.
Mais ces noms eux-mémes seront déterminés d’aprés
les saintes Ecritures, et divisés en deux classes : pre-
miérement les noms qui appartenaient & la divinité
avant son union aveéc '’humanité, deuxiemement soit

ceux qui appartiennent au Christ 2 :

« A partir de 'économie corporelle et a la suite, tant
ceux de la divinité suivant l'union que ceux de 'humanité,
parsuife de l'unique rpdowrnoy deI'économie adorable, en 'ad-
hésion des deux nafures qui gardent leurs idiomes dans le
nposwrov unique d'un seul Fils. »

Lapremiére classe comprend les noms de Fils, Verbe,
Dieu, Seigneur, Unique, Lumi¢re, Rayon, Image, Vie,

1. C’est-a-dire : les partisans de Paul de Samosate.
2. De Unione, f. 139 B. Je restitue ce passage altéré.



LA DOGMATIQUE OFFICIELLE AU ViIe SIECLE. 283

Ressemblance de Dien, Roi, Saint. La deuxiéme classe
renferme les noms de :

« Jésus-Christ, embryon, premier-né de Marie, Emmanuel,
enfant, homme, fils de ’'Homme, fils du Trés-Haut, premier
né de toutes les créatures, premier-né d'entre les morts,
prétre, fils de David, roi, seigneur, prophéte, Adam,
image du Dieu invisible, juste, saint, rocher, pain, vigne,
voie, porte, agneau, pasteur, sceptre, et le reste. »

Aprés avoir longuement expliqué chacun de ces
noms, Babai donne un exemple de la « communica-
tion des noms », en appliquant & I'hypostase divine le
texte : Jesus Christus heri, hodie, ipse et in saecula,
et & I'hypostase humaine les termes de Fils unique,
et de Seigneur de Gloire .

Son refus d'admettre I'union hypostatique se fonde
sur des considérations philosophiques. Il ne convient
pas de rapprocher le concept d’hypostase de celui de
personne, comme font les théologiens de Justinien,
mais, au contraire, du concept de nature, ce qui est, il
faut en convenir, plus conforme a I'ancienne tradition.
Babai critique vivement la notion d'hypostase com-
posée (suvetdc) que Léonce avait introduite dans la dog-
matique byzantine.

Comme la théorie de I'hypostase et de la personne
est le centre de la dogmatique nestorienne et qu'elle
est jusqu’a présent trés imparfaitement connue, nous
croyons utile de donner de copieux extraits du cha-
pitre xvir du De Unione, ol la question est traifée
avec l'ampleur désirable. Voici donc les définitions
que donne Babai de I'hypostase et de la personne :

« On appelle /iypostasela substance (odsiz) singuliére, sub-

1. De Unione, ch. xx.



y T

28% LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

sistant dans son étre unique, numériquement une, et
séparée de beaucoup [d'autres], non en tant qu'indivi-
duante, mais en tant qu'elle regoit, chez les étres créés,
raisonnables et libres, des accidents variés, de vertu ou
de crime, de science ou d'ignorance, et, chez les étres
privés de raison, également des accidents variés, par suite
de tempéraments contradictoires, ou de tout autre fagon...
L’'hypostase est fixée dans sa naturation et sous son espéce
(¢1805), car la nature de l'hypostase lui est commune avec
toutes les hypostases semblables. Mais elle se distingue
des hypostases ses semblables par la propriété indivi-
duelle, qui est possédée par la personne : Gabriel n’est
pas Michel, Paul n’est pas Pierre. Mais dans chacune de
ces hypostases, la nature universelle se manifeste, et
le raisonnement fait connaitre quelle est la nature unique
qui comprend universellement les hypostases !, que ce
soit celle des hommes, ou quelqu'une des autres. Mais
T'hypostase ne comprend pas l'universalité 2.

« Quant i la personne, c’est cette propriété deI'’hypostase
qui la distingue des autres. L'hypostase de Paul n’est pas,
en effet, celle de Pierre. Sous le rapport de la nature et de
I'hypostase, ils sont égaux, car tous deux ont un corps et
une Ame, sont vivants, raisonnables et corporels; mais
par la personne, ils se distinguent 'un de Y'autre, en
vertu de la singularité particuliére que chacun posséde,
soit pour la sagesse, soit pour la force, soit pour la taille,
soit pour I'aspect ou le fempérament, soit pour la pater-
nité ou la filiation, soit par le sexe masculin ou le sexe
féminin, ou en n’importe quelle maniére qui distingue et
révéle la propriété particuliére, et [manifeste] que celui-ci
n’est pas celuila et celui-la n'est pas celui-ci, bien que,
sous le rapport de la nature, ils soient égaux. Et, parce
que la propriété singuliére que posséde U'hypostase n'est

4. C'est-d-dire qui est la nolion universelle commune a toutes les
hypostases.
2. C’est-a-dire : n'est pas une notion universelle.



LA DOGMATIQUE OFFICIELLE AU VIic SIECLE. 283

pas Uhypostase elle-méme, on [appelle] personne (npéow-
wov) ce qui distingue 1. »

Du domaine philesophique, Babai s'éléve au domaine
théologique. 11 explique que 1'on ne peut distinguer les
trois hypostases de la Trinité que par leurs notions et
propriétés particulieres : génération, filiation, etc...
Drailleurs ces hypostases divines sont incommunicables
et ne peuvent se compénétrer. De la méme maniére,
on ne peut pas dire que I'hypostase du Verbe puisse se
communiquer a4 une autre hypostase, ou l'assumer.
Plusieurs exemples empruntés a 1'observation de la na-
ture appuient et confirment ces théories.

Ces principes posés, restait & qualifier le mode de
T'union des deux natures. Ceite union ne peut pas étre
dite hypostatique, puisque 'hypostase est incommuni-
cable. C’est donc une union prosopique ou personnelle;
mais par quels termes la caractériser? Il faut éviter
tous les mots qui impliquent I'idée de changement, de
mélange et de confusion; on choisira préférablement
les vocables de la théologie traditionnelle d'Antioche :
assomption, habitation, temple, vétement, adhésion
{@vahmdg, Bvofxnons, vads, ipdrioy, suvdgea).

Mais ces expressions prises isolément sont, Babai en
convient, inexactes etinsuffisantes. Au vi®siécle, la con-
troverse contre les Monophysites a contraint les Nesto-
tiens a resserrer les liens qui unissent les deux natures.

« On ne dit pas, écrit Babai2, d'un homme qui revét sa

1. C’est-d-dire : I'ensemble de ces marques distinctives, de ces acci-
dents dont Yhypostase est le subsiralum. Un peu plus loin, Babai
donne l'exemple suivant : « Quand deux hommes viennent anloin, nous
sayons que ce sont deux hypostases, mais guel est celui-ci ou celui-la,
nous l'ignorons encore. »

2. De Unione, [, 418 et suiv.



286 LA THEOLOGIE NESTORIENNE.

tunique qu'il y habite, ni des poissons qui sont dans l'eau
que c'est leur temple. De méme, adhésion n’est pas union:
les poissons adhérent & 'eau et n'y sont pas unis. Au con-
traire, il y a des unions qui ne sont pas des adhésions, par
exemple des unions morales, telles que celles des chrétiens
entre eux. Ainsi on doit parler a4 la fois d’habitation.
d’adhésion unitive et prosopique. Cetie union ineffable se
{ait suivant tous ces modes et au-dessus d'eux. »

Ainsi I'union morale (syerwd), 'union xevd yapw et
xat ebdoxiavy sont nettement exclues.

Babai ! ne veut pas davantage quel’on appelle I'ha-
manité de Jésus « fils de gréce », parce que, sans cela,
il y auraitdeux Fils,l'un par nature, 'autre par grace.
Il admet, & la vérité, I'union « volontaire », mais
dans ce sens que le Verbe n’était nullement contraint de
prendre (assumere) I'humanité de Jésus, et non dans le
sens ol l'entendait Théodore de Mopsueste. Et il en
donne une raison péremptoire : I'union du Verbe et de
I'humanité a eu lieu au commencement de la concep-
tion, au moment méme de 1'Annonciation. Or, a ce
moment, I'humanité du Christ était incapable de pen-
ser par elle-mé&me et de discerner le bien etle mal.

Nous arréterons ici cet exposé, Nous ne l'avons
fait aussi détaillé qu'en raison de la nouveauté et de
I'importance des documents que nous avons pu utiliser.
Il n’entre pas dans notre plan de relater les vicissitu-
des diverses de la théologie nestorienne aprés la chute
de I'empire Sassanide 2. Du reste, aucun principe nou-
veau ne ful posé, aucune donnée vraiment originale
introduite dans les débats. Dés le début du vire sie-
cle, la dogmatique persane est définitivement fixée,

1. De Unione, £. 74, A.
2. Voir notre thése De Timotheo I, Nestorianorum patriarcha, ch. .



LA DOGMATIQUE OFFICIELLE AU VIIe SIECLE. 287

aussi bien en ce qui concerne la doctrine officielle
qu'en ce qui regarde les écoles dissidentes '.

1. On serait tenté, & premiére vue, de faire une exception en faveur
de Sahdona, gui, en 630, se convertit au catholicisme byzantin, lors
«’un séjour en Syrie. Mais la conversion de cet évéque est un fait isolé.
C’est a tort, sans doute, que M. GoussEx (Mariyrius-Sahdona’s Leben
und Werke, p. 13, n. 1) y voit I'aboutissant d'un courant orthodoxe
qui auralt existé d’une fagon conlinue, bien que latente, dans P£glise
de Perse. Sahdona ne parait pas avoir été henanien, car sa doctrine
ne recéle aucun ferment d’origénisme. Il n’eut pas de disciples en
Perse. Le futur patriarche 130°yahb 1iI, compagnon de voyage du con-
verti, prit soin de faire expulser celui-ci du siége épiscopal de Mahozé
de Aréwan auquel il avait été promu, et soumit ses livres 4 une
aévére etefficace censure (voir I'édition des ceuvresde Sahdona donnée
par le P. BEpJaN {Leipzig, 1903) et la Préface de M. R. DuvAL. €f. ci-des-
sus, ch. vim, p. 244, N




CHAPITRE X

LES ECOLES NESTORIENNES

3 1. — Les Ecoles de Séleucie et de Nisibe

Dans toutes les parties de l'univers chrétien, des
écoles s'élevaient & I'ombre des églises. Partout les
évéques avaient a cceur la formation doctrinale des
clercs et des moines. Mais nulle part, peut-étre, les
écoles ne furent plus nombreuses et plus florissantes
que dans le monde syrien. Aux v* et vi° siécles, cet
age d’or des controverses religieuses, les divers partis
en présence n'épargnérent aucun moyen de promou-
voir leur influence et de propager leurs idées. Les
chefs intrignaient &4 la cour, et se préoccupaient
d’enrébler sous leur étendard les personnages les plus
haut placés. Mais ils comprenaient que cette tactique
excellente n'avait de chances sérieuses de succés que
si 1'on prenait soin, en méme temps, de masser der-
ritre les capitaines une armée de simples soldats
nombreux et convaincus. Grice a cette méthode,les
Jacobites purent conquérir la Mésopotamie et la Syrie
euphratésienne, pour ne pas parler de I'Egypte, en
dépit de la pression officielle exercée par l'adminis-
tration impériale en faveur de I'Eglise orthodoxe.

1. AsseMaNI, B. 0., IV, p. 924 et suiv.




=~

LES ECOLES DE SELEUCIE ET DE NISIBE. 289

Les éveques nestoriens saisirent, eux aussi, l'im-
portance de la vulgarisation de ’enseignement reli-
gieux. La plupart d’entre eux, dés la seconde moi-
tié du v sidcle, étaient des hommes fort instruits :
Barsauma et Acace étaient, nous 'avons dit, d’anciens
éleves de la vieille Ecole d’Edesse!; plusieurs de leurs
condisciples siégeaient avec eux dans les conseils
ecclésiastiques. Mais de 510 a 550, les Ecoles fondées
par ces prélats déclinérent, et la culture théologique
subit le contre-coup de la décadence générale.

Sous le régne de Maraba au contraire, et surtout
sous celui d’Ezéchiel, la nécessité de luiter contre
I'envahissement du Jacobitisme fit éclore partout, et
particuliérement dans les provinces du Nord les plus
directement menacées, une prodigieuse floraison
d'écoles de village. Chaque église, chaque monastére
devint un centre actif d'enseignement religieux. Le
mafriano jacobite Denha, dans sa Vie de Maruta?,
constate qu'en Adiabéne, « dans chacun de leurs
bourgs, pour ainsi dire, les Nestoriens avaient pris
soin de fonder des écoles ouils enseignaient des hymnes’
(azs), des cantiques (jnuzs), des répons (nues), des chants
(zaxep), que, d’'un commun accord, on pit répéter dans
toutes leurs provinces ». C'était un moyen trés efficace
de propagande. On ne pouvait songer & initier le vul-
gaire aux mystéres de 1I'Ecriture et aux régles dela
communication des idiomes. Mais on mettait dans sa
bouche des chants orthodoxes, et on prohibait avec
sévérité les hymnes hérétiques, comme le prouventles
canons de Sabriso® et de Grégoire 2. Le cantique était

1. Yoir ch. v1.
2. Vita Marutae, ms., [, 199, v. b.
8. =« Nous avons appris qu’il en estqui suppriment ces proclamatfons
liturgiques : Nous tous, dans la crainte et la glorification, de méme que
LE CORISTIANISME. 17




290 LES ECOLES NESTORIENNES.

le signe distinctif du vrai croyant. Trois siécles aupara-
vant, Arius avait enseigné sa doctrine aux matelots
d’Alexandrie en imitant les rythmes sotadiques. Au-
jourd'hui encore, la foi du musulman tient tout entiére
dans une formule bien connue.

Mais, pour les lettrés et les ecclésiastiques, cette
formation rudimentaire était insuffisante. De tous
temps, les évéques et les clercs instruits virent se for-
mer autour d’eux un cercle plus ou moins large d’au-
diteurs avides de recueillir leurs enseignements. Peat-
étre dans chacune des métropoles provinciales eut-on
des maitres d’Ecriture Sainte et de Théologie. Les

- textes ne paraissent pas cependant suggérer cette idée.
De méme que, dans 1'Orient romain, Théodoret, évé-
que d'une obscure cité perdue dans les montagnes, et,
avant lui, Théodore, chef d’'une minuscule église de
Cilicie, exercérent autour d'eux une influence extraor-
dinaire, ainsi, en Perse, autour de deux évéques de
la petite ville de Lasom*, Mika, au v* siécle, et Sa-
briso*, au vi*, se réunirent de nombreux disciples. Pour
I'époque que nous étudions, deux églises seulement
semblent avoir été dotées d'un établissement perma-
nent d’enseignement, et, comme nous dirions aujour-
d'hui, d'une Université : I'église patriarcale de Sé-
leucie-Ctésiphon et la grande métropole du Nord,
Nisibe. )

Encore l'existence de 'Ecole de Séleucie n’est-elle
bien aitestée qu'a partir du v1° siécle. Les. annalistes
nestoriens? en placent les origines au v siécle. Mais

celle-cl : Louange au (Dieu) bon, et : La lumiére de l'apparition du
Christ, qui enseignent clairement la dualité des natures du Fils..... §'ils
persistent et n’obéissent pas, nous leur interdirons I'église et la récep-
tion des saints mystéres. » Syn. ortent., p. 460;cl. p. 477,

4. Cf. HosrPmanN, Auszige, p. 214, Syn. orienl., p. 399 et 306.

2, AsSEMANI, B. O., IV, p. 929. MARE, p. 24 "AMR, P. 12. H



e

LES ECOLES DE SELEUCIE ET DE NISIBE. 291

ce qu'ils nous racontent d*Abda, d*Abdiso* et de leurs
disciples est évidemment fabuleux. A la fin du v® sié-
cle, Acace, le futur catholicos, aurait été professeur
4 Séleucie!. En réalité Maraba nous parait étre le
vrai fondateur de I'Ecole. Nous savons les noms de
quelques-uns de ses successeurs ?: Isaie, Ramido,
Qayura, Maré, qui futle concurrentd’Ezéchiel au catho-
licat, et le patriarche Grégoire. L'histoire intérieure
de cette Ecole nous est mal connue. Elle resta tou-
jours trés modeste, au moins avant la chute des Sas-
sanides, en dépit de l'attraction que devait exercer la
capitale. Ni pour la célébrité des mattres, ni pourle
nombre et la valeur des étudiants, elle ne put rivali-
ser avec son ainée, la glorieuse Ecole de Nisibe.
Nous avons dit plus haut® comment I'Ecole des
Perses 4 Edesse ayant été définitivement fermée par
empereur Zénon en 489, a l'instigation du « chien
enragé » etdu « docteur en mensonge »*,1'évéque Cyrus,
Barsauma recueillit dans sa ville épiscopale les plus
marquants des réfugiés et y constitua une école sur
le modéle de celle ot lui-méme avait étudié, a 'époque
déja lointaine ou Ibas y interprétait les Ecritures. Les
statuts dont il dota sa nouvelle fondation ne sont pas
parvenus jusqu'a nous. Il parait qu'une main perfide
les avait malignement soustraits et qu’il fut impossi-
ble d'en retrouver un seul exemplaire & la bibliotheé-
que de 1'Ecole3. Ces régles ne péchaient sans doute pas
par exces de douceur. A la téte de I'Université nouvelle,
1, MARE, D. 37 : « Acacius... Edessa discessit Madainam contendens.

ubi doctoris munus exercuit toto tempore praefecturae Babuaei. » Cf.
“AMR, p. 20.

2. MARE, P. 45, “AMR, p. 23 et 24, B. 0., IIl, p. 86. V. plus haut, p. 169,
n. 3.

3. Ch. vI.

4. Gli Statuli della Scuola di Nisibi, p. 10 du tirage 4 part.

5. Gli Statuts, p. 8.



292 LES ECOLES NESTORIENNES.

il placa son ancien condisciple et ami Narsés « le Doc-
teur admirable, la Langue de 1'Orient, le Poéte de la
religion chrétienne, la Harpe de I'Esprit-Saint ! ». Ce
grand homme assit pour jamais la réputation de I'Ecole
qu’il dirigeait. Son ceuvre immense, dont nous ne
connaissons que quelques fragments, forma le trait
d'union entre les docteurs du nestorianisme helléni-
que et les théologiens de la Syrie orientale. 11 mou-
rut probablement dans les vingt premiéres années du
vi© siécle. Son neveu Abraham lui succéda?, A la mort
de celui-ci, on désigna apréslui deux autresdisciplesde
Narsés, Jean de Nisibe et Joseph Huzaya, c'est-a-dire
originaire du Huzistan. Ce dernier mourut vers 575.

Il est impossible, dans I'état actuel de la science,
de déterminer avec exactitude la chronologie de ces di-
recteurs. Nous ne pouvons pas méme assurer qu'ils
se soient succédé dans 'ordre que nous indiquons.
Nous connaissons mieux quelques-uns des professeurs
et des éléves de cette époque : Paul métropolitain de
Nisibe, que nous avons identifié plus haut avec Paul
de Basra et avec Paul le Perse, 'auteur de la con-
troverse contre les Manichéens signalée par M. Mer-
cati?, le catholicos Maraba, qui étudia & Nisibe avant
son voyage en Occident et y professa quelque temps
a son retour; Abraham bar Qardaheé (fils des forge-
rons); l'introducteur en Orient du cénobitisme pacé-
mien, Abraham de Kaskar, enfin les patriarches
ISo"yahb I et Sabriso".

La prospérité de I'Ecole allait toujours grandissant.
Sous le successeur de Joseph Huzaya, Henana d’Adia-
béne, elle compta, s'il faut en croire Mare, jusqu'a huit

1. MARE, p. 38. R. Duvas, Litt. syr., p. 346.
2, MARE, P. 39 et 48.
3. V. oh, i, p. 166,



LE REGLEMENT INTERIEUR DE L'ECOLE DE NiSIBE. 2903

cents étudiants !. Le chiffre, si élevé qu'il paraisse,
n’est pourtant pas invraisemblable, car nous savons,
d'ailleurs ?, que lorsque Grégoire de Kaskar dut renon-
cer 4 1'évéché de Nisibe, un certain nombre d’étu-
diants, trois cents environ, se séparérent des Hena-
niens, et, pour protester, quittérent 'Ecole. C'est & ce
moment sans doute que Babaile Grand « fut docteur
a Nisibe dans le xenodochion », aprés avoir étudié,
pendant quinze ans, « la doctrine etles commentaires »3,
Les controverses et les dissensions de I'Ecole, au com-
mencement du vir® siécle, appartiennent & Vhistoire
générale *. Il nous suffit de rappeler qu'elles eurent
pour résultat la création d’écoles plus orthodoxes au
grand monastére d’Abraham 3, tout d’abord, et ensuite
au couvent & Beit “Abé; elles n’atteignirent jamais a
1a notoriété de I'Ecole de Nisibe. Celle-ci fut d’ailleurs
bientét reconquise au nestorianisme rigide par ses an-
ciens éléves, ISo‘yahb II et ISo‘yahb IIl, et redevint,
comme au temps de Bargauma, I'invincible rempart
de I'orthodoxie la plus autorisée.

§ 2. — Le réglement intérieur de I'Ecole de Nisibe,
I'organisation des études .

I’Ecole de Nisibe était, a la fois, comme on dirait en

1. L’Anonyme, auteur de la Vie de Sabriio', appelle Nisibe «]a mére
des sciences, 1a ville intellectuelle ». Vie de Sabrido”, éd. Bepian, p. 291,
L. 11. B. O., IV, p. 927. MaRE, p. 48.

2. "AMR, p. 30. CI. Guipt, Chron. anon., p. 16.

3. Livre de la Chasteté, n. 39.

4. Voir ci-dessus, le ch. vur.

8. Passion de Georges: HOFFMANN, Auszfige, p. 101 et suiv. Syn. orient.,
p. 6286.

6. Par une singuliére bonne fortune, les réglements intérieurs de
T’Ecole de Nisibe nous ont été conservés. M. Guidi les a publiés en 4890
et M. I'abbé Chaboten a donné récemmentun commentaire des plus in-




204 LES ECOLES NESTORIENNES.

Allemagne, Université et convict . Elle se rapprochait,
en somme, du type actuel de nos séminaires francais.
(’était un « coenobium » et 'on y vivait sous un ré-
gime quasi monastique. Non que tous les étudiants
fussent moines ou se destinassent & la vie monastique
(il y avait parmi eux des prétres et des laiques, qui
conservaient la propriété de leurs biens), mais parce
que la vie commune appelle nécessairement une régle-
mentation quasi monacale.

Les éléves, venus de toutes les provinces de 'Eglise
de Perse, devaient premidrement solliciter leur ad-
mission, prendre connaissance des statuts et jurer d'ob-
server le célibat (I, 1) 2. Ils contractaient trois obliga-
tions principales : la régularité, 1a résidence, le travail.
Sur le premier chapitre, le majordome? et le conseil

téressants : Guini, GIt Statuti della Scuola di Nisibi, dans Giornale della
Societa asiatica italiana, vol. IV, p. 165-195, J.-B. CHABOT, « L'Ecole de
Nisibe, son histoire, ses statuts. » Journal de la Société asiatique, 1896,
9¢ gérie, t. VIII, p. 43 et suiv. (je cite d’aprds le tirage a part).

Cesstatuls forment unedouble série,la premiére promulguée le 24 oc-
tobre 496 par le métropolitain Osée ou Elisée de Nisibe, et renonvelée sous
le régne de Chosrau I, le lecteur de I'Ecole étant le diacre Narsai; Ja
seconde série contient les réglements édictés sous la direction de He-
nana par le métropolitain S8iméon de Nisibe en 890. Les deux séries furent
réunies par les soins du successeur de Grégoire : Ahadabuhi (602). Les
collecteurs les firent précéder d'uneIntroduction historique dont quel-
ques renseignements sont peui-8tre sujets 4 caution. Nous ne pensons
pas, par exemple, que le renouvellement des statuts d’Osée ait eu lieu
en 330, la premiére année de Chosrau. Si le métropolitain Paul dont il
estquestion est Paul de Basra, cet évéque nefut métropolilain de Nisibe
qu’ila fin du régne de Maraba.

1. « A sa téte, un supérieur, appelé Rabban, notre maitre (Cmasor,
p. 25), titre qui ¢était aussi donné aux doeteurs parmi lesquels le
supérieur élait choisi (f, 1), et principalement i interpréte, sans doute
parce que ce dernier était le plus souvent appelé A remplir les fonc-
tions de supérieur. »

2, Les chiffres romains se rapportent i I'une ou Fautre série des sta
tuts.

3. « L’administration était confiée 2 un majordome, rab baita (Coaror,
p. 25), qui était tout & 1a fois ce que nous appellerions aujourd’hai 1'é-
conome, le préfet de discipline et le bibliothécaire de l'Ecole. Il était



LE REGLEMENT INTERIEUR DE L’ECOLE DE NISIBE. 295

des péres déployaient une grande sévérité. Tout est
minutieusement prévu, jusqu'a l'babillement et la
coiffure(II, 17). Et des pénalités savamment gradudes?,
de I'amende & I'exclusion, étaient prononcées par 'au-
torité supérieure sans qu’il fat permis de recourir &
des influences étrangéres, fit-ce celle du clergé de la
ville, et peut-étre méme de 1’évéque (I, 21). La rési-
dence devait &tre scrupuleusement ohservée : interdic-
tion de quitter la ville, sans la permission du supérieur
et du majordome. L’article 4 du premier Réglement
défend, par-dessus tout, de franchir la frontiére toute
proche de l'empire romain, soit pour trafiquer, soit
méme pour vénérer les Lieux saints ou fréquenter
quelque docteur renommé. On ne sortait guére de
Nisibe qu’a I'époque des vacances, du commencement
d’aott 4 la fin d’octobre, ou bien, sur 'ordre du supé-
rieur, pour aller faire 1'école dans les bourgades envi-
ronnantes, obligation & laquelle on ne pouvait se
soustraire sous aucun prétexte. II était interdit de
manger dans les boutiques et les auberges, de prendre
ses repas dans les jardins et les vergers, de visiter les
monastéres de femmes situés a l'intérieur des murs 2,
On ne pouvait loger au dehors, & inoins qu'il n’y eiit
plus de place dans les batiments de 'Ecole. Ces bati-
ments étaient divisés en une série de petits apparte-
ments ot habitaient ensemble huit ou dix éléves sous
la responsabilité d’un surveillant ou chef de cellule.
Les habitants d’une cellule, ou plutdt d'une camerata,
élu pour un an par I'assemblée des Peres... D’ailleurs, il ne pouvait
rien faire d’important sans 'assentiment d'un conseil composé du su-
périeur et des principaux Péres. »

1. La coulpe était de reégle, mais les dénonciations calomnieuses
étaient sévérement punies (I, 18; I, 16).

2. Cf. HOFFMANN, Auszige, p. 103, ol il est question du cloitre de Nar-

sowai 4 Nisibe. La sceur du martyr Georges, Hazarowai-Mariam, 8’y re-
tira.



ta

L

206 LES ECOLES NESTORIENNES.

comme on dirait 4 Rome, prenaient ensemble leurs re-
pas, dans leurlocal ; mais il semble, sinous comprenons
bien 'article 9 du premier Réglement, que ces locaux,
probablement exigus, ne servaient guére que de ré-
fectoire et de dortoir; le reste du temps se passait a
I'Etudeoua I’Eglise. D’ailleurs, les étudiantstrouvaient,
dans V'intérieur de I'Ecole, de quoi subvenir  tous
leurs besoins, méme en cas de maladie?.

La priére et surtout le travail occupaient la plus
grande partie de la journée (I, 8 et 9). Les chefs de
cellules surveillaient leurs condisciples et stimulaient
leur activité. A la différence des moines, les étudiants
ne se livraient pas au travail manuel. Il n'était permis
que pendant le temps des vacances aux écoliers peu
fortunés, qui n’auraient pu, sans cela, subvenir aux
frais de leur entretien et de leur nourriture. Les plus
riches pouvaient préter sur leur superflu, sans foute-
fois faire fructifier leur argent & la maniére des usu-
riers. Le taux était fixé & un pour cent par an.

Ainsi V'Ecole de Nisibe constituait une véritable
congrégation, jouissant de la personnalité civile, ca-
pable de posséder et d’acquérir?, investie de certains
pouvoirs judiciaires et pouvant ester en justice au
nom de ses membres, indépendante du clergé local et
peut-8tre du métropolitain lui-méme. Mais ce détail
n'est pas bien slir, au moins pour notre époque, car
les réglements successifs semblent avoir toujours été
approuvés et sanctionnés par les évéques de Nisibe.
Et cette congrégation s'appuyait au dehors sur ses
anciens membres, dont un grand nombre avaient été
promus aux plus hautes dignités ecclésiastiques. Toute

1. Cf. le canon xvdu concile d’130°yahb. Syn. orient., p. 2.
2. Les moribonds devaient faire leur testament en présence du ma-
jordome, sous peine de confiscation (I, 17).



LE REGLEMENY INTERIEUR DE L’ECOLE DE NISIBE. 297

proportion gardée, on peut dire que I'Ecole de Ni-
sibe était entourée, dans I'Orient nestorien, du méme
prestige dont jouirent plus tard, en Occident, les
grandes Unlver51te§ du moyen 4ge.

Nous voudrions étre exactement renseignés sur 1'or-
ganisation des études & Nisibe. Malheureusement nous
en sommes réduits aux hypothéses. M. Chabot! con-
jecture qu'au-dessous du supérieur, il devait y avoir
deux docteurs principaux : I'Interpréte, m°fasgana,
et le « maitre de lecture », magriana. On pourrait y
joindre le safra ou scribe, chargé sans doute d'ensei-
gner I'écriture. Quant aux m°haggiané et aux baduge,
il nous faut renoncer a déterminer leurs fonctions. La
similitude de pom d'un accent massorétique a porté
M. Chabot & penser que le m*haggiana était peut-étre
chargé d’apprendre aux débutants alire correctement.

Un passage du Nomocanon d”*Abdiso™ nous fait con-
naitre que les cours de I'Ecole de Nisibe au xiv° siécle
se répartissaient entre trois années. Il semble aussi que
la base de ces cours fit la transcription de la sainte
Ecriture et de la thurgle qu'expliquaient ensuite les
professeurs. D’aprés ce texte, le programme dela pre-
miére année comprenait la premiére partie du Bré-
viaire3, les épitres de saint Paul 4, et le Pentateuque.
La deuxiéme année, on copiait la deuxiéme partie
du Bréviaire, le Psautier et les Prophétes, ainsi que
les hymnes des Sacrements; la troisiéme année, le
Nouveau Testament et les Répons de l'office. Rien
ne nous garantit, d'ailleurs, que ces programmes fus-

1. L'Ecole de Nisibe, p. 25.

2, Cité par Assemani, B. 0., 1V, p. 939.

3. Sur la composition du Brénalre nestorien et ses divisions, voir
AsseMang, B. 0., I1I, p. 292 et suiv,

4. A moins gue ce ne soient les écrits philosophiques de Paul le
Perse.

17.




"

298 LES ECOLES NESTORIENNES,

sent en vigueur a1'époque dont nous écrivons I'histoire.
Nous serions plutét incliné & penser, d'aprés de nom-
breuses indications hagiographiques!, que le cycle
scolaire s'ouvrait par la transcription et 1'étude de
« David », ¢’est-a-dire du Psautier.

A ce travail de copie on joignait I'interprétation de
'Ecriture. On s'attachait surtout & expliquer les Com-
mentaires de Théodore de Mopsueste, traduits dés le
temps d'Ibas et modifiés peut-étre suivant le sens de
Théodoret, au moins en ce qui concerne le Livre de Job
et le Cantique des cantiques. On sait quels orages sus-
cita Henana? quand il osa prétendre que Théodoren'était
pas infaillible, qu’en tout cas on pouvait s’inspirer d’au-
tres Commentaires que des siens. Saint Chrysostome
ne parvint pas a supplanter le docteur de Mopsueste,
quicontinua d'étre appelé, chez les Nestoriens, le « Com-
mentateur » par antonomase. Ce serait toutefois une
errear de penser que I'étude des grands théologiens
grecs autres que Théodore n’était pas en honneur
dans les écoles persanes. Presque tous avaient éié
traduits en syriaque soit par les disciples d'Ibas, soit
par ceux de Maraba.

Enfin les professeurs devaient parfois dicter leurs
cours; telle est sans doute I'origine d’un grand nombre
de traités nestoriens. Un spécimen trés ancien et peut-
étre unique pour son époque nous en est parvenu. Ce
sont les Instituta regularia divinae Legis®, de Paul de

4. Cf., par exemple, 1la Vie de Maraba citée plus haut, anich. v, et
aussi le canon xvi du concile d'Isaac: « Celui gui est pauvre en science
et ne peut réciter David par cceur ne peut pas méme devenir sous-
diacre. Qu'il soitrejeté jusqu'a ce qu'il ait appris a réciter par cceur
David en entier ». Syn. orient., p. 269. On peut joindre a ces textes,
pour une époque postérieure, les constitutions de Sabriso* 11, de Théo-
dose et d’Abraham, citées par Assemani, B. 0., IV, p. 940, 94.

2. Voir ch. Ix, p. 218, et Syn. orieni., p. 400. Cf. B. O., MI, p. 81.

3. MIGNE, P. L.,LXVIII, col. 12-45. — Nouvelle édition dans Kiax, Theodor
von Mopsuestia und Junilius Africanus als Exegeten, p. 465 et suiv.



LE REGLEMENT INTERIEUR DE L’ECOLE DE NISIBE. 299

Nisibe, que le quaestor sacri palatii Junilius fit tra-
dujre 4 Constantinople en 551 a l'usage de l'évéque
Primasius d’Adruméte.

Les Instituta regularia sont trés précieux comme
témoins de la méthode exégétique en honneur a Nisibe.
M. Kihn' a bien dégagé 'esprit fonciérement aristoté-
licien de cette méthode. A propos de chacun des livres
de 'Kcriture, Paul en examine successivement le but,
I'utilité, 'authenticité, l'ordre, le titre et sa raison
d’8tre, la division en chapitres, et la tendance : xomds,
yphiousov, T ywistov, tdkic, attle t¥is Imypaodi, 4 i t& xepa~
hala Swafpeoig, xat bmd wotov dvdyetar, Ces termes sont tous
empruntés au wept épurveias.

Le texte est étudié au point de vue grammatical,
suivant les mévre gavat de 1'Jsagoge de Porphyre : le
genre, l'espéce, la différence, la propriété, 'accident :
yévos, 180, Sagopd, Ttov, oupbebyxds.

Le canon biblique est dressé selon les préceptes
de Théodore, c’est-a-dire d’aprés les lois d'une criti-
que rigoureusement scrupuleuse en matiére historique.
Les livres de la Bible sont partagés en livres perfectae
auctoritatis, mediae auctoritalis, nullius auctoritatis.
Ces derniers sont ce que nous appelons les Apocry-
phes 2, Pour les livres mediae auctoritatis, ce sont les
dvriheydueve, d’apres la critique personnelle de 1'évéque
de Mopsueste, & savoir : Job, Tobie, I Esdras, Judith,
Esther, II Macchabées, I'Apocalypse, la Sagesse, le
Cantique des cantiques, I'Epitre de saint Jacques, la
deuxiéme de saint Pierre, celle de saint Jude, la
deuxiéme de saint Jean. Outre ces nomenclatures,
les Instituta contiennent encore la solution de ques-

1. Kmn, Theodor von Mopsuhestia und Junilius Africanus als Exe-
geten, p. 272 et suiv.
2, Dans le canon de I'Eglise catholique.




300 LES ECOLES NESTORIENNES,

tions scripturaires importantes et difficiles, touchant,
par exemple, lesens messianique de quelques passages
de 'ancienne Loi. Ce petit « Manuel Biblique » méri-
tait, en somme, de devenir classique chez les Nesto-
riens ¥, et d'entrer, gréce & la traduction de Junilius,
dans le patrimoine des théologiens latins du moyen
Age.

La logique et la rhétorique étaient-elles enseignées
a PEcole de Nisibe? Nous ne le croyons pas. L'Ecole
de Nisibe semble avoir été exclusivement une école de
théologie?. Les termes que Junilius emploie dans sa
Préface nous inclinent & ce sentiment 3 ; « Tu autem,
dit-il & Primasius, more illo tuo nihil ante quaesisti
quam si quis esset qui inter Graecos divinorum libro-
rum studio intellegentiaque flagraret. Ad haec ego
respondi vidisse me quemdam Paulum nomine, Per-
sam genere, qui Syrorum schola in Nisibi urbe est
edoctus, ubi divina lex per magistros publicos, sicut
apud nos in mundanis studiis grammatica et rheto-
rica, ordine ac regulariter traditur ». Mais ce qui
achéve de nous décider, c’est le texte des canons x1x et

1. B. 0., IIf, p. 8T.

2. Cependantdes grammairiens lui furent certainementattachés. M. Cha-
bot (p. 21) a remarqué que Joseph Huzaya, le prédécesseur de Henana,
n’a laissé aucun ouvrage d’exégese proprement dite. « En revanche, on
lui attribue un Traité de grammaire, le plus ancien dont il soit ques-
tion dans I'histoire de la littéralure syriague, et un livre sur les « mots
équivoques », c’est-d-dire qui s'écrivent avec les mémes lettres tout en
ayant un sens différent. 11 est aussi présenté comme Pinventeur du
systdme de ponctuation et de vocalisation en usage chez les Nestoriens
élaboré & l'instar des signes massorétiques, et peut-étre avec l'alde ou
les consells des Juifs qui avaient aussi 4 cette époque une école 3
Nisibe. » Nous en conclurons que 8i les sciences profanes furent étu-
dlées & Nistbe, ce ne fut que dans leurs rapports avec la science sacrée
et comme disciplines auxillaires de la théologie, « ... & la différence
d’autres écoles syriennes, particuliérement des écoles jacobites, o 1on
donnait une plus large part aux études profanes, principalement 3 la
philosophie péripatéticienne » (p. 27).

3. Kuiw, op. cit., p. 467,



LE REGLEMENT INTERIEUR DE L’ECOLE DE NISIBE. 301

xx de la deuxiéme série des statuts qui interdisent tout
commerce avecles médecins, « parce qu'il ne convient
pas d'étudier leslivres des sciences humaines en méme
temps que les Livres saints ». Cette prohibition peut,
d’ailleurs, n'avoir été en vigueur qu'au vne siécle, et il
est possible que, du temps de Paul, les sciences profanes
fussent enseignées a I'Ecole. Nous pensons toutefois que
s'il en edt été ainsi, ces cours auraient pris une trés
large extension, loin de disparaitre au siécle suivant
sans laisser de traces. 1l est plus probable que, vers |
530, la logique et la rhétorique, ou du moins les pro-
fesseurs de logique et de rhétorique n’étaient pas en
faveur dans les cercles ecclésiastiques. Les paiens
chassés d’Athénes par Justinien et réfugiés auprés de
Chosrau I ne devaient inspirer qu'une confiance des '
plus limitées aux docteurs orthodoxes de Nisibe.

Quoi qu'il en soit, la grande métropole nestorienne
vit naitre dans ses murs la premiére Université théolo-
gique, les premiers cours publics de théologie. Ce
phénoméne qui excitait l'admiration et 1'étonnement
du quaestor sacri palatii de Justinien ne peut que nous
donner une idée avantageuse de la culture du clergé
nestorien & cette époque de son histoire,



CHAPITRE XI

L'INSTITUTION MONASTIQUER

§ 14.— Saint Eugéne et les traditions légendaires
sur lorigine du monachisme.

Nous avons essayé ci-dessus ! de montrer comment,
dés la premiére moitié du 1v° siécle, la vie cénobitique
et érémitique était en honneur dans les provinces
persanes. Nous marquions que cette institution des
« fils et des filles du pacte » pouvait étre autochtone,
et qu'il était, en tout cas, impossible de remonter jus-
qu'a ses origines pour en fixer la date. Il nous reste &
examiner dans quelles circonstances, une fois I'hellé-
nisation de I'Eglise syrienne orientale accomplie, les
méthodes ascétiques de 1'Occident furent introduites
dans Pempire des Perses. '

Nous nous trouvons tout d’abord en présence d'une
tradition de I'Eglise nestorienne qu'Assemani avait
déjarecueillie 2. D'aprés cette tradition, un moine égyp-
tien, originaire de Clysma3, nommé Awgin, c’est-a-dire
Eugene, aurait importé dans le Tur “Abdin les prati-
ques des moines de saint Antoine et de saint Pacoéme.
Autour de lui se seraient groupés un certain nombre

1. Ch. nr. '

2, Diss. de Syris Nestorignis, B. 0., IV, p. ncccLxu et suiv.

3. Prés de Suez. Le rédacteur de la Vie d'Eugéne qualifie d'ile Ie ter
ritoire de Clysma.



SAINT EUGENE ET LES TRADITIONS LEGENDATRES. 303

de disciples, pour la plupart originaires de I’empire
romain. Plusieurs de ces disciples auraient essaimé et
fondé des monastéres dans diverses régions de 'em-
pire sassanide. Les historiens modernes, et, en parti-
culier, M. Budge dans la savante Introduction dont il
a fait précéder 1'édition du Livre des Supérieurs par
Thomas de Marga !, ont accepté cette tradition en éla-
guant, bien entendu, certains développements fabuleux
transmis par les hagiographes?. J’ai moi-méme adopté
T'opinion commune ?, non sans faire d'expresses ré-
serves. Mais un examen plus attentif de la question
m’a porté & accentuer mes doutes, et je ne serais pas
éloigné de refuser toute créance i la tradition nesto-
rienne concernant la venue de I'Egyptien Eugéne aun
1v® siécle et la fondation par lui d’'un florissant monas-
tére.

Cette tradition a pour elle : 1° les annalistes *; 2% un
document hagiographique récemment publié par le
P.Bedjan, laVied’Eugéne®; 3° le Livre de la Chasteté
d’'ISo‘denah, édité par M. Chabot é. Nous négligerons
le témoignage des annalistes. Mare et “Amr s’inspirent
ici des deux autres documents, auxquels ils ajou-

1. The Book of Governors (Historia monastica), éd. BubGE, t. 1, p. cxvi
et sulv.

2. « It is a notorious fact that Christian monasticism was first intro-
duced into Mesopotamia by Mar Augin the Egyptian. » Bunce, The Book
of Gowv., t. 1, p. xL1v; cf. R. Duvar, Litt. syr., p. 180.

3. Revue d’histoire et de litt. religieuses, 1902, p. 33 dn tirage i
part.

4. MARE, In Vila Papae, éd. Gismondi, trad., p. 8; — ®AMR, p. 9; —
BARBERRAEUS, Chron. eccles., I, col. 85 et 88.

5. Acta Martyrum et Sanctorum, t.I11, p, 376-480. Le Jugement sévére
que M. Westphal, Untersuchungen,p. 69, a porté sur la valeur morale et
esthétique de cette pitce hagiographique n'est que trop justifié. Voir
dans le travail que nous venons de citer, 'analyse des renseignements
fournis par Mare et ‘Amr sur les fondations monastiques attribuées aux
disciples d’Eugene (p. 109-413).

6. Livre de la Chasteté, notice 4.



304 L'INSTITUTION MONASTIQUE.

tent, de leur cru, quelques anachronismes grossiers.

La Vie d’Eugéne a la prétention de nous offrir un
récit suivi et complet des gestes du saint fondateur
du monachisme. Eugéne exergait la profession de
pécheur de perles. Il fut favorisé de diverses appa-
ritions et du don des miracles : il apaisait les
tempétes et sauvait les marins du naufrage. Apreés
vingt-cinq ans d’exercice, il se retira au monastére de
Saint-Pacéme ou on lui attribua I'emploi de boulanger.
11 stupéfia ses compagnons, en se mettant en priéres
au milieu d'un four embrasé. Embarrassé de la célé-
brité qu'il avait acquise, il se rendit en Egypte, c'est-
a-dire sans doute a Nitrie. Et, parmi les moines qui,
avertis par un miracle, s’étaient rendus a sa rencontre,
il choisit soixante-dix compagnons, & la téte desquels
il alla évangéliser Nisibe. Aprés un court séjour sur
les bords de la riviére Masak !, et toujours pour se sous-
traire 4 Yadmiration publique excitée par sa thauma-
turgie, Eugéne se retira sur le mont Izla. Autour de
lui se réunirent trois cent cinquante disciples, venus
de tous les points de 1'Orient romain,

La deuxiéme partie de I'histoire est consacrée a4 dé-
crire les rapports de Mar Awgin avecl'illustre saint Jac-
ques de Nisibe, le martyr Milés? et le roi Sapor II. Le
moine met tout son crédit au service de 'évéque de Ni-
sibe. Le gouverneur de la ville, dont Eugéne avait res-
suscité le fils, fait part & Constantin de ce prodige. Le
pieux empereur, dans sa réponse, compare Eugéne &
saint Antoine et & saint Hilarion. Le rédacteurde la Vie
n’ose pas attribuer & son héros la découverte de I'Arche

1. Au sud de Nisibe. HOFFMANN, A usztige, p. 171 ; M. Bunce (The Book
of Governors, p. cxxvi) I'identifie avec le Maoxdc de Xénophon.

2. Ou plutdt Mar Milos, de Jérusalem, qui contribua pour trois cents
dinars (?) a la construction de 1’église du monastére.



bk

SAINT EUGENE ET LES TRADITIONS LEGENDAIRES. 303

de Noé, qui passait pour un des plus insignes miracles
de saint Jacques de Nisibe. Mais, du moins, Eugéne
prédit le succés des recherches entreprises et, en re-
connaissance, saint Jacques lui envoya un morceau du
bois de ’Arche. Lors de l'inauguration du couvent que
batit saint Jacques dans la montagne de Qardu, sur
I'emplacement méme du précieux gisement, Eugéne
et sa congrégation furent invités. Eugéne entra égale-
ment en relations avec Jovien au moment ou I'empe-
reur Julien envahit le territoire des Sassanides, el lui
annonga par avance la mort de I'Apostat. Enfin, lors-
que Nisibe eut été cédée aux Perses, Sapor II désira
voir le thaumaturge et I'accueillit avec beaucoup de
respect. Mais les mages voulurent disputer avec lui.
Eugéne leur proposal'épreuve du feu quitourna  leur
confusion. Il délivra du démon un des deux fils de Sa-
por?.En retour,il demanda au roi la permission d’aller
batir des monastéres dans la région du Beit Huzzaye.
Le roi déféra a son désir, dota méme son couvent du
mont Izla?, et lui délivra des lettres patentes en vertu
desquelles les moines de son cbédience pouvaient aller
g'établir, i leur gré, dans toutes les provinces de l'em-~
pire perse. Aussitét les soizante-douze disciples se
rassemblérent, demandérent la bénédiction de leur
Pére spirituel, puis, s’armant d'une croix, partirent
pour aller fonder chacun un monastére. D'aprés ce
véridique récit, composé par Mar Michel, compagnon
de Mar Awgin, ce moine serait mort le 21 Nisan

4. Par 1a cette légende est en connexion avec les autres piéces hagio-
graphiques qui louent la piété de Sapor et mentionnent la conversion
de ses enfanis : Actes de Gubarlaha ei de Kazo {BEpisr, t. IV, p. 141 et
218); histoire de Mar Behnam (HoFFMANN, Auszige, p. 17 et suiv.) et des
martyrs de Tur Bra‘in (op. c¢if.,, p. 9 el suiv.). Voir Litl. syriaque,
p. 141-443.

2. Pune terre nommée Hidgan. BUbegE, t. I, p. cxxx. Voir ¢i-dessous,
p. 2. .

~



306 L’INSTITUTION MONASTIQUE.

674 de l'ére des Grecs, c’est-a-dire en avril 363.

Les Nestoriens possédaient tout un cycle de récits
eugéniens qui disaient la vie merveilleuse des disciples
du saint. Nous connaissons les Vies de Sallita, de
Yonan, de Daniel le médecin et de Mika. Sallita !
aurait quitté 'Egypte 4 la suite d’Awgin, puis se serait
fixé & Nisibe, et ensuite 4 Kewela avec saint Jacques
et Awgin. Abandonnant définitivement le mont Izla, il
serait allé dans le Beit Zabdai, au bourg de Beit Ma-
wila 2, et y serait mort & un 4ge trés avancé.

Yonan 3, I'anachoréte d’Anbar, serait Cypriote d’ori-
gine. S'il faut en croire I'hagiographe Zadoe, « prétre
et solitaire, chef du monastére de Saint-Thomas dans
le pays de I'Inde, dont le siége est fixé sousle pays des
Qatrayé, a Ceylan, l'ile noire », et qui se donne comme
contemporain de Mar Yonan, ce saint moine avait
rencontré Mar Awgin en Egypte. Lors de la disper-
sion des disciples, il alla dans le désert de Péroz-
sabur ot il fut nourri miraculeusement pendant vingt
années. Il se rendit de 14 & « notre saint monastére »
pour y voir le saint abbé Pilin qui avait prié Dieu de
lui montrer un saint de la compagnie de Mar Awgin.
(L’auteur prétend avoir regu lui-méme Yonan et un
autre pére étranger du nom de Papa.) Enfin Yonan re-
tourna i son monastére d'Anbar et y mourut.

Daniel le médecin * est, d’aprés son historien, un
moine de Thébaide. Il assiste & tous les miracles
d’Awgin et a la guérison des deux fils de Sapor que
Mani avait livrés au démon?. Daniel quitte le mont Izla
avec Michel, le prétendu auteur de la Vie d’Eugéne a

1. BEDJAN, §. I, 42% et suiv. Livre de la Chastelé, n.1 et 5.

2. Le Livre de la Chasteté dit : au village de la Chasteté.

3. BEDIAN, Acta MM. et S8, t. I, p. 466 et suiv.

4. BEDIAN, Acta MM. et SS., I, p. 481 et suiy.
5. On notera I'embellissement de la 1égende.



SAINT EUGENE ET LES TRADITIONS LEGENDAIRES. 307

qui I'indigent narrateur dela vie de Daniel emprunte lar-
gement, comme & un frére. lls parcourent la province
d’Atur, séjournent & Hesna ‘Ebraya (Mossul), prés d'un
bourg du pays de Ma‘alta !, dit Beit Qayta, et dans le
Beit Nuhadra. A Tel-has, ils convertissent des milliers
d’idoléatres. Le roi du pays veut leur offrir son royaume.
Ils se contentent d'une église et de ses dépendances
qu'ils font batir en dix mois. Nos héros se rencontrent
avec le fameux Milés que, pour les besoins de la cause,
un anonyme patriarche crée évéque de Beit Nuhadra
et de Tel-has. Enfin Daniel succombe, on ne nous dit
pas en quelle année.

Mika 2, originaire de Beit Nuhadra, resta fidéle a
Awgin, lorsque la persécution de Julien eut dispersé
ses collégues. Puis il alla & Jérusalem, od il fut, mal-
gré lui, ordonné évéque de Tarse par le patriarche
d’Antioche Flavien. 1l s’échappa et se rendit an Sinai,
puis & Scété et il s’enfonca « dans le désertintérieur ».
Il retourne ensuite a4 Alqos, la patrie du prophéte
Nahum; il y construit un monastére, & I'est du village,
avec les contributions volontaires des gens de Ma‘alta.
Le monastére fut richement doté et on y adjoignit des
écoles qui furent trés fréquentées. Aprés avoir été
averti par une vision, il mourut le premier vendredi du
mois de Tesri II (novembre), a I'age de cent vingt ans?.

1. Sur le pays de Beit Nuhadra et de Ma‘alta, v. HoFFMaNN, Aus-
zige, Excurs n. 12, p. 208-216.

2. BEDIAN, Acta MM. et SS., t. 111, p. 510 et suiv.

3. A ces Histoires nous en joindrons, pour mémoire, trois autres qui
n‘appartiennent pas au méme cycle, mais prétendent décrire des faits
contemporains : PHistoire de Zi'a (Bebian, Acta MM. et 8S.,1, p, 398 et
suiv.) qui créa des monastéres dans le pays de GEln; du solitaire égyp-
tien Bi%u (BEpJaN, Acta MM. et 8S., 111, p. 872 et suiv.) et de "Abdiso®,
le convertisseur de Qardagh, fondateur du couvent de Mar Bliba, prés
du fleuve Serser. Ce Mar “Abdito" était disciple d’un certain Mar "Abda qui
fut aussi, d’aprés les annalistes, le maitre du catholicos Iahbalaha. Je
n’entreprendrai pas decritiquer ces informations manifestement fausses.



308 L'INSTITUTION MONASTIQUE.

La troisiéme relation de la Vie d’Eugéne se rencon-
tre dans le Livre de la Chasteté, n° 1. C’est un résumé
de la premiére des piéces ci-dessus analysées. L’auteur,
[So°denal, énumére quatorze disciples d’Eungéne, dont
ses deux sceurs. Suivent, dans le cours de I'ouvrage,
les noms de huit disciples du méme moine qui auraient
fondé des monastéres en divers lieux.

A cet ensemble de documents, qui n'est pas trés im-
posant d’ailleurs, s'opposent plusieurs difficultés trés
graves. Supposons, provisoirement, que le Livre de la
Chasteté, trés sobre de détails, soit la meilleure piéce
de toute la collection. Ce Catalogue de moines illus-
tres date, au plus tdt, du xe siécle *. Il contient en
effet, la mention d'une translation d'un corps saint
faite « en I'an troisiéme du régne de Dja‘far, fils de
Mo‘tacem, roi des Arabes » 3, c’est-a-dire sous le ca-
lifat de Mutawaqqil en 849/50. Rien ne permet de penser
que ’auteur écrivait peu de temps aprés cet événement.
Le texte produit plutétl'impression toute contraire. Et
je placerais, pour ma part, la composition du métro-
politain de Basra vers 900. C’est donc au x® siécle
seulement qu’apparait notre héros. Auparavant, si-
lence absolu sur son compte. Ni Théodoret ni Sozo-
méne, dont les Histoires contiennent de précieuses in-
formations sur le monachisme en Mésopotamie?, ne
nous donnent son nom. Aucun concile n’en parle, non
plus que les régles monastiques du vi° siécle . Phé-

Yoir FEIGE, Die Geschichie des Mar Abdhishd und seines Jungers Mdr
Qardagh, Kiel, 1889. ABeELOUS, Acta Mar Qardaght, Assyriae Prae-
fecti, qui sub Sapore IT martyr occubuit, Bruxelles, 1890. BEbiaN, Acia
MM. et 88., t. I, p. 442-506. Cf. MARE, p. 18. Cf. *AMR, p. 12. WEsT-
PHAL, Untersuchungen, p. 120.

1. Cf. R.Duvavy, Litt. syr., p. 215.

2. Notice n. 47.

3. V. ci-dessous, p. 315,

4. Dans la préface deson Traité de PIncarnation, Babai appelle Abra-



—
SAINT EUGENE ET LES TRADITIONS LEGENDAIRES. 309

nomene plus significatif encore, Thomas de Marga,
qui écrit entre 832 et 850, ignore absolument l'exis-
tence de saint Eugéne. On pourrait objecter que Tho-
mas, se proposant d’'écrire I'histoire du monastére de
Beit “Abé et non pas celle des couvents du mont Izla a
pu négliger l'histoire d’Awgin. Cette objection est
sans valeur. Le chapitre mt da livre I' contient, par
maniére d’Introduction, un éloge des vertus monasti-
ques et la mention des personnages qui ont le plus
éminemment pratiqué la vie parfaite : « Moise au mont
Sinai, Elie au mont Carmel, Elisée, les fils des pro-
pheétes, saint Jean au désert, ceux qui étaient avec
Simon au mont Thabor, le Seigneur des prophétes, au
temps de son jetine, dans le désert,... puisl’abbé Paul,
I'abbé Antoine, I'abbé Pambo, P'abbé Silvanus, I'abbé
Susais, 'abbé Nastir, I'abbé Arséne ». Il raconte, im-
médiatement aprés, la vie d’Abraham, le fondateur du
Grand Monastére. Si Thomas a omis de mentionner
Mar Awgin, le fondateur présumé des monastéres
persans, c'est donc qu’il en a ignoré l'existence.

Par conséquent, c'est entre 1'Histoire monasti-
que et le Livre de la Chasteté quon doit placer la
formation de I'Histoire d’Eugéne, ou du moins sa
vulgarisation.

Essayons maintenant de pénétrer plus avant et d’exa-
miner les caractéres internes de cette légende. Nous
établirons trois propositions : 1°) Nous possédons les
traces de trois recensions au moins de la Vie de
Mar Awgin; 2°}le monastére d’Awgin n'apparait dans
I'histoire qu'au 1x°® siécle; 3°) le monastére et sa 1é~
gende sont peut-étre d'origine monophysite,

ham « le Pére des moines ». De méme, dans sa Vie du Préire Georges,
martyr, HOFFRANN, Aussige, p. 102,
4. T. 1, p. 1292,



310 L’INSTITUTION MONASTIQUE,

La preuve dela premiére proposition se trouve dans
la comparaison des listes des disciples d’Eugéne, con-
tenues dans le Livre de la Chasteté et dans les deux
manuscrits de Londres et de Berlin que le P. Bedjan a
utilisés pour sa publication de la Vie d’Eugéne. Le ms.
de Londres (add. 12174), copié par M. I'abbé Chabot?,
donne les noms suivants : Thomas, Guria, Grégoire,
Qdala, Taba, lahb, Iwanis (?), Elisée, Sérapion et
Thécle, seeur de Mar Awgin, Le Livre de la Chas-
teté 2 a en moins les noms de Qdala et de Iahb, mais
contient en plus ceux de Jean, de Sallita, de Stratonice,
« autre sceur de Mar Eugeéne », de Jean, de Scheri 3,
de Mar Mikail. Le texte de la Vie d’Eugéne, emprunté
au ms. de Berlin, contient la liste des soixante-douze
disciples 4. Elle est, bien entendu, sans auncune valeur.

1. Acta MM. ¢! SS., 111, p. 474, n. 1.

2. Notice 1.

3. Qui devient dans le ms. de Berlin: Schézi, par suite du change-
ment de* en ‘.

4. Acta MM. et SS., t. U1, p. 472-473, Voici ces noms : Mar Thomas,
Mar GuryA, Mar Battala, Mar Georges, Mar Qedhala, Mar Dadha, Mar Tabha,
Mar Jean, Mar Elisée, Mar S¢rapion, Mar Grégoire, Mar Yaho, Mar Iahb,
Mar Siméon le Stylite, Abba Siméon de Beit Huzzayg, Mar Olog, Mar Jo-
saphat le martyr, Mar Milinos le martyr, Mar Ola, Mar Joseph Busnaya,
Mar Busnaya, Mar Daniel, Mar Gabrona, Mar Isaac, Mar Sch&zl, Mar Bar-
temes, Mar Habiba, Mar Gula, Moyse, Mar Bar Hadbe$abba-yamina, Mar
Silvanus, Mar Titus, Mar André, Mar Ubil bar Bau$, Mar Benjamin, Mar
Schabbii, Mar Jean d’Apamée, Mar Jean de Nehal, Mar Jean de Daliata,
Mar Jcan PArabe, Mar Georzes de Tubam, Mar Etienne, Mar Malka, Mar
Isaie, Mar Phinécs, Mar Aha, Mar Jean le Petit, Mar Jean de Kemula, Mar
Merola, Mar Mikkai, Mar Papa, Rabban Salara, Abba Mika, Mar Qawna,
Mar Qayoma, Mar Abraham, Mar André, Abba Pola, Mar Ukama, Mar Sa-
lomon, Mar Amoén, MarLuc, Mar Geniba, Mar Babai le scribe, Sergius
Doda, Mar éalli;a, Mar Abdisdo®, Mar Jean bar Kaldun, Mar Saln, Mar
Abhun, Mar Jonas; Thécle et Stratonice, sccurs d’Awgin. Il est superfiu
de noter les anachronismes énormes qui caractérisent cette liste. 11 est
intéressant de constater que, si elle ne contient le nom d’aucun des
grands moines orthodoxes des vie® et vi® siécles, comme Dadiso*, Ba-
bai le Grand, Jacques de Beit “Abg, etc....., elle mentionne un certain
nombre de monophysites, ou au moins d’abbés fort suspects, tel que
Jean d’Apamdée, Jean de Daliata, Sergius Doda et Babai le scribe.



SAINT EUGENE ET LES TRADITIONS LEGENDAIRES. 311

Nous pouvons affirmer de plus qu'elle n’est pas anté-
rieure au x1° siécle, puisqu'on y rencontre, avec le
nom de Busnaya (} 979), celui de son historiographe
Jean bar Kaldun. Le ms. 12174 contient donc la recen-
sion la plus ancienne, antérieure au x°® sié¢cle. Timi-
dement, d'abord, puis sans aucune restriction, on a
rattaché a Eugéne la fondation de tous les monastéres
de 1'Orient. Au moment ol bar Kaldun écrivait la Vie
de Busnaya!, la légende était sur le point d’atteindre
son complet développement. Il parle tout uniment des
« gaints compagnons de Mar Awginet de Mar Abraham
le Grand?..., de la congrégation bénie de Beit Mar
Awginet deMar Abraham ». Unautre probléme se pose:
Le ms. 12174 est-il la source du Livre de la Chas-
teté, ou les deux ouvrages sont-ils indépendants ? Nous
inclinons a croire que le Lipre de la Chasteté a connu
la Vie d’Eugéne. C'est ainst que nous expliquons
I'existence, dans la liste d'Iso‘denah de Mar Mikhail,
le disciple d’'Eugéne et I'auteur prétendu de sa Vie,
d’aprés le ms. de Londres 3. Le métropolitain de Basra
a connu aussi d'autres piéces hagiographiques du
cycle eugénien, par exemple les Vies d’Yonan et de
Sallita. Nous mettrions volontiers cent ans au moins
d'intervalle entre la recension de la Vie d’ Eugéne con-
tenue dans la ms. 12174 et la rédaction du Livre de
la Chasteté. La recension du ms. de Berlin serait no-
tablement postérieure.

Mais quelle est 'origine historique du cycle eugé-
nien ? Le Livre de la Chasteté nous permet de ré-
soudre ce deuxiéme probléeme. La notice n° 106 nous

1. Vie de Rabban Joseph Busnaya, éd. CHABOT, p. 156-157, et R. DuvaL,
Litt. syr., p. 221.

2, Loc. cit. Il a lair de les croire contemporains

3. BEpiaxN, Acta MM. et SS., 111, p. 376, n. 1.



< gy

312 L'INSTITUTION MONASTIQUE.

apprend qu'un certain Mar Abraham, originaire du
village de Ma‘aré !, rebatit les ruines du couvent de
saint Eugéne et « groupa autour de lui une cinquan-
taine d’hommes ». Point de date. Mais le successeur
de cet Abraham nous est connu : c’est Ruzbihan, le
futur métropolitain de Nisibe?. Ce personnage recut
I'habit monastique au petit monastére de Mar Mikhail,
de Mossoul, des « mains d'150"yahb, supérieur du monas-
tére, neveu par sa mére du catholicos Mar Slibazeka ».
Ce renseignement nous fournit les limites approxima-
tives de la carriére monastique de Ruzbihan au mont
Izla. Slibazeka mourut en 728. Donc Ruzbithan put
entrer vers cette époque au monastére de Mar Awgin.
C’est & tort, probablement, que Mare le fait consacrer
évéquepar Slibazeka. Ruzbihan fut le bienfaiteur du mo-
nastére, qu'il dota des revenus d’un village voisin3. Une
fois devenu métropolitain, il prit soin de faire connaitre
son monastére, d'assurer le reerutement des moines et
leur subsistance. Les religieux de Mar Awgin essaimé-
rent et emportérent avec eux leur légende *. Thomas de
Marga, leur contemporain, ne la connut pas, ou la
négligea, mais la génération suivante 1’adopta et ISo*
denah la canonisa dans son Catalogue.

Une derniére question reste a résoudre. Qu'était ce
monastére de saint Eugéne que « rebétit » le prédéces-
seur de Ruzbihan? Nous n'y répondrons que dans la
mesure ou il le faudra pour montrer qu'on n’est nulle-
ment obligé d'inscrire saint Eugéne au frontispice de la
liste des moines d’Orient. Du reste, une solution défi-
nitive devrait se fonder sur une étude topographique

1. Sur Ma'arg, localité du Tur “Abdin, cf. HorFxanN, Auszige, p. 4.
2. Notice n. 407.

3. Vie d'Eugéne, p. 474 : Hidgan; Livre de la Ch., Hizgan.

4. Cf. par exemple notice 109.

e ]



—
SAINT EUGENE ET LES TRADITIONS LEGENDAIRES. 313

et historique du Tur ‘Abdin, que nous ne pouvons
songer a entreprendre ici'.

Orn pourrait tout d'abord se demander si la recons-
truction du couvent par Ruzbihan n’est pas tout simple-
ment une fondation. Maisil n'est pas besoin de recourir
a cette hypothése hardie. La Vied Eugéne, dans la re-
cension de Londres, nous fournit des indices qui nous
permettent de conjecturer que le monastére de saint
Eugéne avait été primitivement fondé par des mono-
physites. Relevons-en quelques-uns. Tout d’abord le
nom de Lazare, un des miraculés, que le prétendu
auteur de la Vie dit étre son pére, est aussi le nom
d'un martyr monophysite trés honoré dans le pays de
Nuhadra 2. Ensuite le ms. de Londres contient une
clausule monophysite et une invocation a Marie
« Mére de Dieu? ». Enfin les prétendus compagnons
d’Eugéne portent des noms répandus dans la Syrie
occidentale et plus rares ou méme inusités en Orient :
par exemple, les noms de Guria’, de Sérapion et de
Theécle. Nous savons par le Livre de la’ Chasteté que
Grégoire étudia 2 Edesse et vécut & Chypre (notice 12).
En revanche ISo‘denah, qui donne comme fondateurs
de monastéres les moines dont les noms se rencon-
trent dans le ms. 12174, est bien empéché de nous
apprendre quels couvents ils ont bien pu créer dans
les domaines de I'Eglise persane.

La partie du Tur “Abdin ou se trouvait le fameux
monastére d'Eugéne était occupée par les monophysi-
tes. Le couvent de Za“faran leur appartenait sirement,

1. HOFFMANN, Ausziige, p.167 et suiv. et surtout p. 174.
2. BEDJAN, I1I, p. #48. Le ms. est d'ailleurs en entier jacobite.
3. Ce ms. contient 'autographe du fameux patriarche Jacobite Michel
le 8yrien. Wricut, Catalogue, II, 808
4. Toutefois, dans Thomas de Marga, il est question d’un Guria, succes-
seur de Babai le jeune ({1, pp. 303, 45, #16),
18



314 L’INSTITUTION MONASTIQUE.

et celui de Mar Yohanna probablement, bier que la
légende du fondateur se rencontre dans le Livre de la
Chasteté (notice n® 46). Le « Grand Monastére » des
Nestoriens! se trouvait assez loin de 14, dans la direction
de la vallée. On ne s'étonnera pas,d’ailleurs, que des
Nestoriens aient pu coloniser un monastére fondé par
les monophysites et abandonné par eux. A partir du
viir® siécle, les domaines des deux confessions s'é-
taient compénétrés. Le Tur “Abdin, en particulier, et
ses environs avaient recu des missionnaires nestoriens.
La notice n® 32 du Livre de {a Chasteté nous a conservé
le souvenir d'un de ces propagandistes.

Pour résumer cette étude, nous conclurons donc
que : 1°) saint Eugéne peut avoir existé comme fonda-
teur, ou au moins comme titulaire d'un couvent du Tur
‘Abdin, probablement monophysite, antérieurement
au vui® siécle; 2°) ce monastére était pourvu d’une
légende monophysite; 3°) entre 750 et 800, ce monas-
tere a été réoccupé par les Nestoriens et doté par
Ruzbiban, métropolitain de Nisibe; 4°) sa légende, en
se popularisant, a été amplifiée, et corrigée au point
de vue orthodoxe; 5° la célébrité du monastére et la
large diffusion de sa légende furent cause que beau-
coup de couvents de la région du Nord, et méme, plus
tard, des provinces méridionales {Anbar, Beit Huzzayé),
voulurent faire remonter leur origine a I'apostolat des
disciples d’'Eugéne; 69} vers le commencement du xi°
siécle, Eugeéne était considéré universellement comme
le premier introducteur de la vie monastique en Perse.

Ces conclusions, qui pourront &tre précisées davan-
tage si I'on découvre de nouvelles piéces hagiogra-

phiques, nous induisent & penser qu'on peut, sans

1. Celul d'Abrabam le Grand. Voir plus bas, p. 347,



ABRAHAM LE GRAND. 315

inconvénient aucun, rayer le nom d’Eugéne des fastes
monastiques primitifs. Nous nous sommes attardé a
les justifier parce que, si elles sont adoptées, nous au-
rons, pour ainsi dire, déblayé 1'histoire du monachisme
oriental d'une légende fort mal documentée et trés
difficilement conciliable avec le silence des sources les
plus autorisées.

Ainsi donc, les méthodes de 'ascétisme égyptien
n’ont pas été introduites brusquement en Perse, vers le
temps de la persécution de Sapor. Adnes et ses com-
pagnons que nous fait connaitre Sozoméne !, ont vécu
dans la Syrie occidentale et ne s'inspiraient pas des
régles du cénobitisme pacoémien. Il faut en dire autant
de Battal, Eusthe, Bargés, ‘Alas, Abbos (?), Lazare,
*Abdalaha, Zénon et Héliodore le vieillard ou Saba, qui
vivaient 4 la montagne de Siggar. Saint Epiphane?
reproche & tous ces solitaires de porter les cheveux
longs, 4 la maniére des femmes, et de faire une pro-
fession trop exagérée de pénitence. Il devait y avoir,
parmi eux, un grand nombre de ces Mesalliens ? dont
la race ne s'est jamais perdue en Orient.

§ 2.— Abraham de Kadkar. — Le « grand monastére -,

Lors de la reconstitution de 'Eglise de Perse au
concile de Séleucie, il ne fut pas spécialement ques-
tion des moines. La distinction des religieux et du
clergé proprement dit était encore inconnue ou assez
peu nettement marquée au v° siécle. Théodoret, si

1. SozoMENE, Hist. eccl,, V1, 33. TILLEMONT, Mémoires, VIII, p. 292 et
BuUiv.

2. Panarion, LXXX, 8, P. G., XLII, col. 765.

3. THLLEMONT, t, VIII, p. 527. Sur les Mesalliens,v. plus haut, ch. wn,
p.198; ch. vmu, p. 213.



316 L’INSTITUTION MONASTIQUE.

bien informé d'ailleurs, ne connaft point d’ermites
persans. La persécution presque continuelle ne favo-
risait guére le développement de la vie religieuse.
Nous savons toutefois, par les Vies de Pethion et de
Saba’, le convertisseur de paiens, qu'on rencontrait
des ermites au moins dans les régions montagneuses
situées entre la Médie et la vallée du Tigre. On leur
dut méme la conversion d'une bonne partie des no-
mades qui parcouraient ces régions 2.

Le concile d’Acace?, en abolissant le célibat pour
tous les ordres du clergé, ordonna que ceux qui vou-
laient garder la continence se réfugiassent dans des
monastéres. Cette prohibition et cette sorte de sus-
picion officiellement jetée sur la chasteté cléricale
devaient atteindre par contre-coup la chasteté monasti-
que. Pendant les premiéres années du vr° siécle, les
moines furent peu nombreux et exercérent une trés
faible influence sur les destinées de 'Eglise si divisée
et si dépravée. La courageuse réaction qu’entreprit
Maraba ne semble pas s'étre étendue jusqu’aux mo-
nastéres persans.

Heureusement, vers le milieu du vi®siécle, un homme
tenta, pour réorganiser la vie monastique, un effort ana-
logue & celui du grand patriarche pour réformer I'E-
glise officielle. Ce fut Abraham de Kaskar, ditle Grand.
Nous ne possédons plus de Vie développée de ce saint
personnage. Mais la notice de Thomas de Marga nous
en fournit les traits principaux‘. Abraham naquit en
491/2 au pays de Kaskar 5. Il aurait recu le baptéme en

1. HOPFMANN, Auszige, p. 64 ef suiv. ; 68 et suiv.

2. Voir plus haut, ch, v et vi.

3. Concile d’Acace, canon 1. Syn. orient., p. 303.

4. Hist, monastica, 1. 1, ch. 1v; éd. Booce : The Book of Governors,
. 1, p.22 et suiv. Pour la Regle qu'il composa, voir ci-dessous, p, 3.

B. 11 vécut 85 ans d’aprés le Livre de ia Chasteté. 1l serait donc né



ABRAHAM LE GRAND, 31

502. Il alla étudier & I'Ecole de Nisibe sous la direction
d'un homonyme : Abraham, neveu du grand docteur
Narsés. Aprés avoir consacré quelque temps aux la-
beurs apostoliques dans la région de Hira, il se rendit
au désert de Scété ou il étudia longuement les prati-
ques des anachorétes. Puis, aprés un séjour au mont
Sinai, et sans doute aux Lieux saints, il revinten Orient
et se retira au mont Izla dansle dessein trés arrété d'in-
troduire dans sa patrie les méthodes égyptiennes. Ce
n’est pas, nous I'avons déja dit, qu'il n’y et pas d'er-
mites en Perse antérieurement & cette époque. Cosmas
Indicopleustes, qui écrit vers ce temps, sait qu'il existe
en Perse des moines et « des hésychastes »1, Toute-
fois, par ses vertus et par la fécondité de ses exemples,
Abraham de Kaskar mérite bien les titres de « Grand »
et de « Pére des moines » que lui a décernés la reconnais-
sance de I'Eglise nestorienne. Quand il mourut, en 586,
le 8 janvier, mardi aprés 'Epiphanie, a I'dge de 95 ans?,
il avait groupé autour de lui une pléiade de moines
éminents qui propagérent ses méthodes ascétiques dans
toutes les provinces persanes. Son couvent devint, si
I'on nous permet I'expression, comme une Ecole d'appli-
cation ol vinrent se former presque tous les ascétes du
vir® siécle. « Comme autrefois, dit Thomas de Marga 3,
tous ceux qui désiraient étudier la philosophie profane
des Grecs et s’en rendre maitres allaient 4 Athénes, la
cité fameuse des philosophes, ainsi tous ceux qui dési-
raient s'instruire dans la philosophie spirituelle se ren-

en 501/2, Mais nous pensons qu’il y a 12 une erreur de copiste, el nous
nous en tenons 4 'indication du ms, d*Abdigo". Voir la note ci-aprés,

1. Top. Christ., P. G., LXXXVIII, col. 73.

2. Celte datation précise se lrouve dans un ms. d*Abdi3o* apparte-
nant a M. 'abbé Chabot. On notera Ie synchronisme qui laccompagne
(8™¢ année d’'Hormizd,899 des Grecs).Ms,, f.32,A (en marge).

3. L, I, ch.1v; éd. Bunck, I, p. 23, s



318 L’INSTITUTION MONASTIQUE.

dirent au saint monastére de Rabban Abraham. »

Le Livredela Chasteté ! donne une liste assezlongue
des fils spirituels d’Abraham qui fondérent des monas-
téres. Il nous apprend également les noms de quelques
autres cénobites contemporains : Abraham de Nethpar
en Adiabéne (le méme peut-étre que I’Abraham de
Kagkar qui vécut & Hazza) 2, Job (notice 44), et Etienne
(notice 69), le directeur du couvent de Risa 3, au pays
de Marga, qui, au dire de Thomas *, « était fameux et
renommé dans tout I'Orient ».

A Abraham succéda Dadiso’®, originaire du Beit
Aramayeé, d'abord disciple d'Etienne, qui s'attacha
par la suite au fondateur du Grand Monastére. 11 était,
semble-t-il, absent du couvent d’'Izla lors de la mort
d’Abraham. Peut-8tre s'était-il retiré depuis plusieurs
années dans la montagne d’Adiabéne pour y mener la
vie érémitique. On raconte qu’Abraham prédit son
retour et le désigna comme son successeur. « Au
moment ou Mar Abraham était sur le point de quitter
ce monde, rapporte ISo‘denah, ses disciples lui dirent :
« O notre Pére, & qui laisses-tu le couvent? » Et il
leur répondit : « Dadiso® viendra de la montagne
d’Adiabéne et prendra la direction du couvent. Ne
vous inquiétez point » . Trois mois aprés la mort du
vieillard, Mar Dadiso® arriva et dirigea le couvent
d’'une maniére prospére. Il s’appliqua, en-effet, avec
succes au maintien de la discipline monastique ; nous
avons conservé les régles qu'il promulgua; elles ne sont

1. Notice n. 14,

2, BUDGE, t. II,p. 37, n. 1.

3. HOFFMANN, Auszige, n. 180. Bubck, t. II, p. 43, n. 4.

4. THOMAS DE MARGA, 1. I, ch. v; éd. Bubgk, t. IT, p. 43.

5. Cf. Passion de Georges, HOFFMANN, p. 103. TH. DE MarGa, L. I ch. v
Livre de la Chasteté, notice 38.

6. Livre de la Chasteté, loc. cit.,



ABRAHAM LE GRAND, 319

du reste qu’'une revision des régles primitives d’Abra-
ham. Il se distingua aussi par son zéle pour I'ortho-
doxie la plus stricte. Ancien éléve de 'Ecole de Nisibe,
il était trés informé des questions théologiques. Il lutta
contre les nouvelles tendances qui prévalaient dans la
métropole intellectuelle duNord et fitafficher & la porte
de son Eglise conventuelle un anathéme solennel contre
les Théopaschites et leur allié Henana le « maudit ».
I mourut 4gé de soixante-quinze ans, probablement
entre 615 et 620.

De son successeur, Babai le Grand, nous avons lon-
guement parlé ci-dessus !, et nous avons essayé de
montrer quel fut son role dans1'Eglise orientale. Comme
moine, le couvent de Mar Abraham lui dut beaucoup 2,
11 traduisit ou commenta les Centuries d’Evagrius, et
composa nombre d'ouvrages de théologie ascétique.
« Mais, dit Thomas de Marga, il était précipité dans
son langage et dur dans son commandement 3. » Ce que
nous savons de son action extérieure nous montre qu'il
était, en effet, d’'un caractére absolu. Son énergie, si
utile au maintien de 'orthodoxie et de la discipline dans
les provinces persanes, se manifestait de facon exces-
sive dans la direction intérieure de son couvent. Ses
fréquentes absences permettaient d’ailleurs aux abus
de g’introduire parmi les moines; ensuiteilles réprimait
avec une rigueur excessive, et parfois sans discerne-
ment. Aussi fut-il cause qu'un grand nombre de ses
sujets, et des meilleurs, durent se séparer de lui*. Le

1. Ch. vmr.

2. THoMAs DE MaRGA, Hist. monast., L. I, ch. vi, vit et x1, X11, X1, XIv.

3. Rist. monast., L. 1, ch. vir; éd. Budge, t. I, p. 26,

4. Yoiciles paroles de Thomas (1. 1, ch. x1v, t. I, p. 37 et 38) :

« Peu d’années aprés (la mort de Dadi$o®)..... quand survint entre eux
cette perturbaltion, Rabban Mar Elia et Mar Henaniso®, le fils de sa
sceur, vinrent 3 Ninive, auprés du béni AbbaJean Saba ou I'Ancien, qui
¥ avait été envoyé par Rabban Mar Abraham, et tous les trois batirent ce



320 L'INSTITUTION MONASTIQUE.

plus connu d’entre eux est Jacques, fondateur du cou-
vent de Beit ‘Abé, dans la Haute-Adiabéne !.

Entre 610 et 630, les provinces du Nord se peuplé-
rent d’ermites et de cénobites. Nous ne pouvons songer
4 donner une liste compléte des fondations de cette
époque, nos deux sources principales, le Livre des
Supérieurs et le Livre de la Chasteté, étant trés sobres
d’'indications chronologiques. Nous croyons pouvoir
dire qu'au moment de I'invasion musulmare, il y avait
dans I'Eglise de Perse environ une soixantaine de mo-
nastéres, réformés suivant les méthodes d’Abraham le
Grand %. Ils étaient inégalement répartis entre les di-
verses provinces, le Sud en étant moins pourvu que
le Nord. Le mont Izla etla province contigué de Beit
Zabdaé, les montagnes d’Arzun, le massif qui domine le

saint monastére. Et, de méme, Abba Benjamin, et Pierre, et Paul, etJean,
et Adada et Isaie vinrent au monastére de Beit “Ab&. Un autre Abba
Jacques alla auprés d’Abba Hebisa, Abba Jean i Nehal Ukhama, et Sebokt
A Beit Zabdg, Abba$ahrowat ajArzun ot il batit un monasidre; Rabban
Sabriso® aumonastére d’Abba Sappira, Abba Jean de Adharmah i Dasen,
et Abba Zekals5¢ et Rabban Abraham & Dasen. Eux et beaucoup d’autres
batirent des monastéres en divers endroits,et ainsi, parla puissance divine
qui les aida, le départ et la dispersion qui extérieurement apporta la
souffrance et le déchirement & leurs entrailles tourna, & ]a fin, en paci-
fication et en réunion. Et ils remplirent lepays d’Orient de monastéres,
de couvents et d’habitations de moines..... »

La chronique publiée par M. Guidi mentionne, pour I'époque qui nous
occupe, outre Babai d’Izla, « beaucoup de fréres laborieux qui sortirent
de ce monastere; je veux dire Mar Jacques qui fonda le monastére de
Beit °AbE, et Mar Elias qui batit un monastére sur les bords du Tigre
vers Hesna ‘Ebraya, et Mar Babai bar Nesibnaye... et le reste. » Chro-
nicon anonymum, p. 21,

1. Je doute que la date de fondation de Beit ‘AbE soit 1a 5° année de
Chosrau. 11 faut plutdtlire 15¢. Cf. BuncE, op. cit., p. XLvi. 81 cependanton
admeitait la premiére date, quise recommande de 'unanimité des chro-
niqueurs : Iso*zeka, Bar‘idta et Thomas, on devrait en conclure que Da-
diko® était mort vers 592 au plus tard, puisque ’émigration de Jacques
aurait eu lieu en 593/6.

2. A cOté des fondateurs dont nous avons déja parlé, il faut citer
pour la génération suivante, les noms de Babaj de Nisibe (qu'il ne faut
pas confondre avec Babai le Grand), de Khudowai, d'Elie le Zélote, de
Hormizd le Grand, illustre entre les plusillustres.



LA REGLE MONASTIQUE. 321

Tigre a la hauteur de Mossoul, les collines du Beit
Nuhadra, les hauts plateaux du Beit Garmai, et sur-
tout les districts de Marga et de Dasen, dans la haute
vallée du Zab supérieur, furent les centres du mona-
chisme nestorien réformé.

§ 3. — Lia régle monastique.

M. Budge a, dans son Introduction & I'Histoire mo-
nastique de Thomas de Marga !, trés bien étudié le
genre de vie des disciples d’Abraham. Nous ne pouvons
que renvoyer 4 ce remarquable travail.

I.a régle des moines persans n'était qu'une adapta-
tion syrienne des méthodes du cénobitisme pacémien 2.
Il y avait, comme en Egypte, deux étages, pour ainsi
dire, dans les pratiques monastiques. On débutait par
la vie cénobitique, la seule permise aux femmes. Pen-
dant trois ans, ilfallait vivre en commun, sous la direc-
tion de I'abbé, qui exercait un contrdle trés sévére et
réprimait avec rigueur les moindres manquements.
Les moines étaient vétus avec la plus grande simplicité.
Ils possédaient une tunique, une ceinture, un manteaun,
un capuchon pour se protéger la téte, des sandales,
une croix et un baton, Leur signe distinctif était la
tonsure. Les Nestoriens la portaient en forme de croix
pour se distinguer des Jacobites. Au dire de Thomas
de Marga, c'est a Abraham lui-méme qu'il faut faire
remonter cette innovation.

La priére était le devoir capital des moines. A I'ori-

1. T. I, p. cuvi et suiv.

2. L.es Regles d’Abraham et de Dadiso* ont été publiées par M. CHABOT :
Regulae monasticae ab Abraham et Dadjesu conditae, Rome, 1898; cf.
R. Duvst, Litt. syr., p. 180. La régle d’Abraham est datée du mois de
juin 57, celle de Dadi%o* de janvier 388.



322 L'INSTITUTION MONASTIQUE.

gine les cénobites priaient sept fois par jour. Mais gra-
duellement 1'usage s’introduisit de prier seulement
quatre fois par jour, en commun f,

Les moines se livraient au travail manuel, et ceux
d’entre eux qui en étaient capables au travail de copic
et de transcription des livres. En été, le moine travail-
lait depuis 'aurore jusqu'a la grande chaleur, c'est-a-
dire jusqu'a neuf heures du matin. Il lisait ou méditait
jusqu’a la sixiéme heure, Le repas avait lieu 4 ce meo-
ment, suivi de la sieste. Puis, de la neuviéme heure
jusqu'au soir, on se remettait au travail. En hiver,
I'horaire était modifié conformément aux exigences de
la saison. Les dimanches, vigiles et jours de fétes, tout
labeur était suspendu. La tAche des moines consistait
premiérement dans le service intérieur du monastére,
ou des officiers spécialement désignés s’occupaient de
la cuisson des aliments et du pain. En Perse comme en
Egypte, les religieux se consacraient 2 l'agriculture,
soit sur les terres du monastére, soit au dehors, par
exemple & I'époque de la vendange ou de la moisson.

11 parait qu'ils obtenaient assez aisément la faculté
de sortir du couvent avec la permission de 1'abbé, pour
étudier ou pour précher : la lutte contre les Jacobites
rendit sans doute nécessaire cet adoucissement aux ré-
gles primitives.

Les trois ans de probation accomplis, les moines pou-
vaient, avec I'autorisation du supérieur, seretirer dansla
montagne pour vaquer exclusivement & 'oraison et a la
contemplation 2, Ils y menaient une vie trés rude, et
quelques-uns poussaient l'austérité jusqu'a ses der-
niéres limites. Parfois ils s’éloignaient pour toujours

+ 1, Cf. Ia description que donne M. BupGeE du monastére de Beit “Abe
et de son église, ap. cil., t. I, p. LX-LXV.
2. Vie de Georges : HOFPMANN, Ausziige, p. 403. Regul. monast., p 42,



LA REGLE MONASTIQUE. 323

du monastere dont ils relevaient, et s’en allaient au loin
chercher une solitude plus profonde, dans des lieux ol
ils étaient inconnus. Bient6t se groupaient autour d’eux
quelques disciples avides de recevoir leurs enseigne-
ments et de profiter de leurs exemples. Peua peu, leur
renommée s'étendait, et leur cellule devenait un lieu de
pélerinage. Les pieux voyageurs sollicitaient des béné-
dictions et des guérisons miraculeuses. lls s’en retour-
naient consolés, édifiés, souvent guéris, etremportaient
des déserts sacrés, comme de la tombe des martyrs,
des henana qui tiraient de la bénédiction des Péres une
double efficacité?.

Comme témoignage de leur édification et de leur
reconnaissance, les 4visiteurs faisaient aux monastéres
des dons précieux. Samta, fils de Yazdin, donna au fon-
dateur de Beit ‘Abé des livres liturgiques qu'il avait
soustraits au pillage d'Edesse 2. On fut amené a faire
aux couvents des donations territoriales plus ou moins
considérables. Il semble que, dans les monastéres de
stricte observance comme Beit “Abg, au temps de Jac-
ques, son premier supérieur, il n'y ett pas de propriété
fonciére individuelle ou collective . Cependant les ca-
nons 4 preserivent qu'un patron ne pourra fonder d’é-
glise ou de couvent sans y annexer des revenus suffi-
sants. Du reste, la propriété monasiique demeura
oujours sous le contrdle immédiat des autorités ecclé-
siastiques °.

1. BUDGE, op. cil., 11, p. 600, n. 1. B. O., 1V, p. 278; Ma1, Scriptorum
veterum nova collectio, t. V, p. 2. Le henana était une mixture de
poussiére ramassée aux tombeaux des martyrs ou aux Lieux Saints,
puis délayée dans de 'huile. Les Syriens attribuaient A cette sorte de
relique une vertu curative.

2. TUOMAS DE MaRgA, Hist. monast., 1. 1, ch. xxxi; éd. Budge, t. II,
p. 81, 82,

3. BubGE, 0p. cil., t. I, p. LXV.

4. Syn. orient., p. 386 et 408,
5. Syn. orient., 303, 363, 183, Le controle pouvait, d’ailleurs, ¢tre ré-



LT T
s

324 L’INSTITUTION MONASTIQUE.

Cette soumission absolue a l'épiscopat est un des
traits caractéristiques du monachisme oriental. Elle
permit & l'institution monastique de porter fous ses
fruits sans jamais entraver l'action plus réguliére du
clergé officiel. Aussi I'Eglise nestorienne, comme sa
rivale I'Eglise monophysite, doit-elle aux moines d'avoir
pu si longtemps résister aux assauis de 1'Islam. Les
contrées méridionales de I'empire perse, assez pauvres
en couvents, passérent bientdta 'ennemi. Dans le Nord,
au contraire, et spécialement dans I’Adiabéne, le chris-
tiapisme lutta longtemps avec suceés. L'action des
moines fut aussi des plus efficaces pouf le maintien de
la dogmatique orthodoxe; nous ne pensons pas que
I'Eglise nestorienne aurait pu survivre a I'invasion mo-
nophysite, et a4 1'hérésie henanienne, sans l'appoint
des successeurs d’Abraham le Grand et de leurs dis-
ciples.

servé au patriarche dans certains cas. Pour Pépoque qui nous occupe,
nous ne connaissons que deux cas d'exemption: celui des moines de
Bar Qaiti créé par Sabriso* (Syn. orient., p. 469), et celui de Beit “Abé
créé par I3o'yahb II (BubGE, t.II, p. 21, n. 2},



CHAPITRE XII

LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE

Les conclles grecs formérent le noyau de la légis-
lation de 'Eglise persane! telle qu'elle fut reconstituée
en 410. C'étaient ceux d’Ancyre, de Néocésarée, de
Nicée, de Gangres, d'Antioche, de Laodicée, de Cons-
tantinople 2.

Mais, comme le remarque avec justesse M. I'abbé
Chabot 3, « ]a discipline réglée par les premiers conciles
grecs devint bient6t impraticable et tomba peu a peu
en désuétude. Elle fut remplacée ou modifiée par d'au-
tres décisions que les archevéques de Séleucie, aprés
avoir pris le titre de « patriarches de 1'Orient », porté-
rent en différentes circonstances dans des synodes tenus
avec le concours des évéques soumis & leur juridic-
tion ». La présente étude ne tiendra compte que de
cette collection canonique, propre & I'église de Perse.’
Comme le texte et la traduction viennent d’en étre
donnés au public, nous nous bornerons a noter les
points les plus caractéristiques du droit nestorien, ren-
voyant pour le reste a4 l'excellente publication de

1. Sur les collections canoniques de I'fglise nestorienne, cf. Cmnor,
Syn. orient., Appendice, p. 609.

2. *Abdiso® de Nisibe ajoute aux conciles susnommés le synode de
Chalcédoine. Il est possible que Maraba en ait fait usage, mais nous
ignorons 8'il incorpora dans la collection des conciles admisavant lui.
Voir ci-dessus ch. v, p. 187, n. 2.

3. Introduction au Synodicon, p. 2.
LE CHRISTIANISME. 19



K B ek

326 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

M. Chabot!. Pour plus de clarté nous adopterons la
division en trois parties, classique parmi les canonis-
tes : les personnes, les choses, les jugements.

§ 4. — La hiérarchie.

L’Eglise de Perse était aussi fortement hiérarchisée
que I'Eglise byzantine sa voisine. Nous avons dit plus
haut 2 comment Isaac et Maruta avaient partagé le pays
soumis aux Sassanides en provinces ecclésiastiques
subdivisées chacune en un certain nombre d’évéchés.
Les provinces ecclésiastiques correspondaient aux
grandes dJivisions territoriales, les circonscriptions
épiscopales aux districts administratifs et judiciaires.
Sans compter le diocése patriarcal, les métropoles
étaient, en 410, au nombre de cing : Beit Lapat, Ni-
sibe, Prat, Arbel, Karka de Beit Slokh, présidant
aux provinces de Beit Huzzaye, de Beit ‘Arbayé, de
Maisan, d’Adiabéne et de Beit Garmai3. Dans la se-
conde moitié du vr® siécle, la liste du synode de Joseph*
comprend deux autres métropoles : celle de Rew Ar-
dasir (Perse propre) et de Merw (Khorasan) 3,

Quant au nombre des diocéses, nous ne pouvons le
connaftre qu'approximativement. La liste d'Isaac n’est
compléte que pour les évéchés groupés sous la juridic-
tion d'un métropolitain é. Les siéges qui se trouvaient
dans les provinces plus éloignées, comme la Perse

1. J.-B. Cuanot, Synodicon orieniale, ou Recueil de synodes nesto-
riens, Paris, 1903.

2. Ch, 1v.

3. Concile d’Isaac, canon xxI. Syn. orient., p. 972

4. Syn. orient., p. 366.

3. Syn. orient., p. 285. La premiére apparait dés le synode de Dadiso*
(524).

6. V. Syn. orient., p.616.



LA HIERARCHIE. 327

propre, les iles du golfe Persique et le Khorasan, ne
sont pas énumérés en détail. On peut penser aussi
qu'il a existé plusieurs évéchés dont les titulaires
n'ont jamais paru aux synodes généraux et cela est
certainement vrai des évéques de 1'Inde, de I'ile So-
cotora! et de la Bactriane. Enfin les circonscriptions
diocésaines ont été souvent remaniées soit a cause
de l'augmentation du nombre des chrétiens, soit par
suite de dissensions intestines®. Ces réserves faites,
le Synodicorn nous fournit les noms d’environ quatre-
vingts évéchés dont une vingtaine n’apparaissent qu’an
vi® siécle et se trouvent, pour la plupart, dans la direc-
tion du lac d’Ourmiah, de la mer Caspienne et du To-
charestan, régions o, sous l'impulsion de Maraba 3, le
nombre des fidéles s'accrut dans des proportions con-
sidérables. On ne doit pas étre loin de la vérité en
disant que les siéges épiscopaux répartis entre la cir-
conscription patriarcale et les sept éparchies provin-
clales devait &tre, en 630, au nombre d'une centaine.

Le premier de tous ces diocéses, par ordre.de di-
gnité, sinon d'ancienneté, était « le siége patriarcal
établi dans la grande église de Kaoké, dans les Villes
Royales de Séleucie-Ctésiphon ». Son chef étaitle chef
supréme de toute I'Eglise chrétienne constituée dans la
« région orientale* ».

Il porta d’abord le titre d’archevéque (c'est ainsi
que Sozomeéne qualifie saint Siméon) ®, puis de grand
métropolitain®. A partir de Dadiso®, I'évéque de Séleu-

4. Attestés par Cosmas Indicopleustes. Voir ch. v,

2, Par exemple Syn. orient., p. 342 et suiv.

3. Cf. ch. vi..

4. Canon xxt d'Isaae, op. cit., p. 272.

Nous avons montré, dans notre premigre partie, combien cette su.
prématie fut discutée.

5. Hist. eccl., vi1, 9.
6. Syn. orient., p. 263.



328 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

cie se nomme presque exclusivement catholicos, pour
marquer son indépendance absolue de toute juridic-
tion étrangére. A dater de 424, le chef de I'Eglise
de Perse répudie toute intervention du dehors; on sait
par quel subterfuge DadiSo® et ses partisans mi-
rent dans la bouche des « Péres occidentaux » eux-
mémes la renonciation au droit de contréle et de sur-
veillance qu'ils avaient exercé jusque-la !. Pour rendre
désormais impossible tout recours aux tribunaux du
dehors, Dadiso® prendle titre de patriarche ? et se pro-
clame ainsi 'égal des évdques de Rome, d’Alexandrie
et d’Antioche.

Il est le représentant immédiat et le vicaire de
Jésus-Christ, le seul qui jouisse de la « paternité spi-
rituelle »3, c'est-a-dire qui soit le principe et la source
de toute juridiction, le seul « économe fidéle, qui est
le chef, le directeur et le procureur de ses fréres », en
vertu du « sacerdoce supréme qu’il a recu, comme
Pierre, le chef des apodtres ». En conséquence de cette
primauté, tous doivent exécuter ses décisions. Son
nom doit &tre proclamé dans toutes les églises.
« Puisque le nom de patriarche est interprété pére de
la principauté, que sous lui sont toutes les autorités
ecclésiastiques et qu'elles regoivent de lui le pouvoir
et I'autorité pour régir et gouverner, il convient que
son nom soit proclamé dans les proclamations de 'of-
fice, dans toutes les églises du territoire de ce royaume
sublime et glorieux de notre maitre le victorieux Chos-
rau, Roi des Rois », écrit Ezéchiel, Lui seul peut, dans
des cas determmes exercer une juridiction ordinaire

1. Voir ci-dessus, ch. 1v.

2. Syn.orient., p. 296.

3. Syn. orient., p. 292.

4. EzEcuiEr, canon x1v; Syn. ordent., p. 380.



LA HIERARCHIE. 329

dans un diocése autre que le sien, et déléguer ce pou-
voir aux métropolitains et aux évéques’. Ce canon
abrogeait sans doute la décision du synode de Joseph 2
qui interdisait & tous les évéques et méme au pa-
triarche d'ordonner des prétres pour un diocése étran-
ger. Cette limitation des prérogatives patriarcales
était probablement une disposition particuliére et tran-
sitoire prise en vue de réfréner la fougue de I'impé-
rieux catholicos 3. On peut dire la méme chose du
canon vir du méme concile* qui prescrit au patriarche
« de faire tout ce qu'il fait avec le conseil de la com-
munauté... Si I'urgence de 1'affaire ne donne pas le
temps de réunir les évédques... que rien ne soit fait
dans ces cas d’urgence, sans la présence d'au moins
trois évéques ». Quoi qu'il en soit de ce point de droit,
le catholicos devait prendre les avis des évéques de
I'éparchie patriarcale, qui, dans les synodes, siégeaient
aprés les métropolitains et avant tous les autres
évéques.

L’évéque de Kaskar, la principale cité dépendante
de la grande métropole, peui-éire le plus ancien
centre chrétien de la Chaldée, est qualifié par le synode
d’Isaac 5, de « fils de la droite et fils du ministére »
du catholicos, et chargé d’administrer le diocése pa-
triarcal sede vacante. Cette disposition est renouve-
lée dans le synode de Joseph {c. xxi).L’évéque de
Kaskar doit aussi convoquer le colléege électoral qui
nommera le patriarche. « Quand celui qui est patriar-
che meurt, que celui & qui est confié I'épiscopat de
Kaskar vienne sans retard, dés qu'il I'apprend oun

1. EzkcmIgL, canon xxu; Syn. orient., p. 383.
2. Syn. orient.,p. 355 et 356.

3. Yoir ch. vir, p. 193.

4. Syn. orienlt., p. 359.

5. Syn. orient., p. 212.



330 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE,

qu'on le lui fait savoir par lettre, aux Villes Royales
de Séleucie et Ctésiphon, et qu'avec la diligence qui
lui incombe plus qu'a tous ses fréres les évéques
de la province patriarcale, comme étant le second
et l'assistant du tréne patriarcal, il adresse des let-
tres aux métropolitains et aux évéques ses fréres,
pour les inviter 4 venir, afin que par eux se fassent
Vélection et l'ordination de la personne qui sera
choisie pour le patriarcat?. »

La prompte élection d'un catholicos importait souve-
rainement au bien de la chrétienté. C'était assez que
le mauvais vouloir des rois et des grands officiers
retardit souvent le choix du patriarche. 1l fallait du
moins que, dans les rangs du clergé, personne n'y mit
obstacle, et que, par sa publicité et sa solennité, 1'é-
lection fit placée au-dessus de toute contestation.

Si, en effet, le choix des évéques n'était pas agréé
de leurs collégues, le nouveau patriarche se voyait
disputer le rang supréme par des compétitears am-
bitieux, toujours sirs de trouver un appui a la cour
ou parmi les notables chrétiens, et de pouvoir réveiller
la jalousie, A peine assoupie, des grandes méiropoles
rivales de celle de Séleucie. Aprés avoir fait Ia triste
expérience des maux que peut engendrer un schisme
prolongé, les évéques persans résolurent de les pré-
venir, et Maraba, & la suite de son concile, régla les
conditions de I'élection du patriarche.

Il décrete, dans sa lettre vi?, qu’aprés sa mort les
évéques de la grande éparchie devront envoyer cher-
cher « le métropolitain de Beit Lapat... et celui de
Prat de Maisan, et celui d’Arbel et celui de Beit
Slokh. Ils viendront aux Villes, tous les quatre ou au

1. Syn. orient., p. 365.
2. Syn. orient., p. 554



LA HIERARCHIE. 331

moins trois d'entre eux, avec chacun trois évéques de
chacune des provinces énumérées », et, aprés avoir
choisi un candidat recommandable, « ils 'ordonneront
dans P'église de Koke, selon la tradition des saints
Péres, et l'installeront sur le siége catholique ». Peu
de temps apres, Joseph (c. x1v)* déclare qu'il « con-
vient que tous les métropolitains participent & 1'é-
lection, soit par écrit, soit par I'imposition des mains ».
Siles circonstances ne sont pas favorables, que « le
clergé et les fidéles de Séleucie et de Ctésiphon éli-
sent un chef, avec les évéques de la province de ce
siege, du consentement de deux métropolitains ».
Iso'yahb I reprend et précise ces dispositions; il
indique de plus que I'élection sera faite en « assem-
blée générale des prétres et des fidéles des villes
de Mahozé, en présence des évéques de la grande
province ». Le droit du clergé et des notables
de Ctésiphon de choisir leur évéque est donc sanc-
tionné; il semble méme que le personnage désigné
par leur suffrage devait étre simplement présenté aux
métropolitains pour en recevoir la consécration.

Le métropolitain est, en quelque sorte, le délégué ré-
gional du catholicos, qui le nomme ou, du moins, con-
gent & sa nomination. Il doit? « écrire au grand métro-
politain et I'avertir. de tout ce qui arrive parmi les
évéques... placés sous sa juridiction ». Il peut inter-
venir dans les contestations qui surviennent entre les
évéques, entre un prétre ou un diacre et son évéque,
et reprendre ses collégues qui n'observeraient pas
fidélement les saints canons 3. Mais, pour les causes
plus graves, il doit en référer au patriarche.Car il ne

1. Syn. orient., p. 361.
2. Syn. orient. (IS0°YAHB, CRNON XXIX), P. 420.
3. Syn. orient. (1sAAc, c. xvI), p. 270.



332 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

posséde pas, comme lui, la juridiction ordinaire dans
toute I'étendue de sa province. Il ne peut rien « exiger
par contrainte ' », et sa primauté est surtout une pri-
mauté d’honpeur. Dans un seul cas, lorsqu'un évéque
de son éparchie est mort, le métropolitain administre
provisoirement le diocése du défunt. Il doit, du reste,
réunir dans un délai de quatre mois ses collegues de
la province pour faire cesser la vacance, consacrer
Vélu choisi par le peuple, et le dépécher au catholicos
pour la formalité du « perfectionnement ». L'évéque,
en effet, ne peat étre créé par un seul de ses collégues,
pas méme par le métropolitain ou par son prédécesseur
mourant, ni par deux évéques seulement. A moins que
le catholicos ne fasse lui-méme la nomination, la pré-
sence de trois ou de cinq évéquesest exigible. De plus,
il faut que le patriarche ou le métropolitain assistent
4 la consécration, ou y soient représentés par des
lettres 2 qu'ils enverront & cet effet, et qui, pendant la
cérémonie, « seront placées au milieu », & Pendroit
qu'aurait occupé leur auteur 3.

Il ne doit y avoir qu'un seul évéque dans chaque
ville ¢, et, une fois nommé, il ne peut, de lui-méme,
quitter son église pour une autre, ni, & plus forte raison,
ravir 4 un collégue le siége que celui-ci possédait. Il
n'a aucune juridiction en dehors des limites de son
diocése et ne peut validement ordonner des prétres
pour les districts voisins. Ces régles ne souffrent
aucune exception. Dans le cas de schisme, s'il y a
pour une méme ville deux prélats également recom-
mandables, I'un d’eux seulement pourrait remplir les

1. Syn. orient., p. 1.
2. Syn. orient., p. 258.
3. KzECHIEL, C. XIX, Syn. orieni., p. 384.
4. Syn. orient., p. 258.



LA HIERARCHIE. 333

fonctions épiscopales. L'autre conserverait sa dignité,
avec promesse de succéder a son collégue *.

L’évéque est maitre absolu dans les limites de son
diceése. Les biens ecclésiastiques et les propriétés
des monastéres relévent de lui. S'il lui est recom-
mandé de ne pas en assumer personnellement I’admi-
nistration, il doit toutefois la surveiller et la diriger?.

On aura remarqué la précision avec laquelle sont
déterminés les rapports mutuels du patriarche, du mé-
tropolitain et de I'évéque. L'Eglise nestorienne a di sa
persistance et son éclat a cette solide organisation hié-
rarchique. Elle y mettait le sceau par une pratique
qui lui est particuliére. Quand I'évéque ou le métropo-
litain avaient été consacrés, ils devaient aller « promp-
tement vénérer et visiter le patriarche pour étre
confirmés par lui® ». C'est ce qu'on appelait le « perfec-
tionnement », ou la « confirmation ». Le nouvel élu,
muni de ses lettres d’ordination, se présentait a Séleu-
cie, prenait rang parmi les simples clercs, et le catho-
licos répétait sur lui quelques parties de la cérémonie
consécratoire 4, pour bien marquer que toute juri-
diction procédait de sa supréme et unique « paternité
spirituelle ».

Cette autorilé absolue était limitée, théoriquement du
moins, par les synodes. En conformité avec le canon v
de Nicée, Isaacavait décidé « que, tous les deuxans une
fois, tandis que le roi est a Séleucie et Ctésiphon? »,
c’est-a-dire en hiver, le patriarche convoquerait ses
collégues pour leur communiquer ses décisions. Babai

1, Syn. orient., p. 342.

2. Syn. orient., p. 384 et suiv.
3. Syn. orient., p. 382.

4. Assemany, B. 0., 1v, p, 702.
5. Syn. orient., p. 264.

6. Syn. orient., p. 313.



33% LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

modifia cette loi qui était sans doute tombée en désué-
tude, et stipula que la réunion générale aurait lieu
tous les quatre ans seulement au mois de Tesril
(octobre), qui était 1'époque du retour du roi en Chal-
dée. Ezéchiel reporta le concile un peu plus tard,
« avant le grand jetne » ', Tous les évéques étaient,
sous les peines les plus sévéres, tenus de répondre a
la convocation du catholicos. En cas d’empéchement,
ils devaient se faire représenter et donner a leur repré-
sentant mandat de souscrire aux décisions du concile.
Chaque métropolitain d’'abord, et plus tard chaque
évéque, dut posséder chez lui un exemplaire des défini-
tions canoniques. De plus, toutes les fois que, dans I'in-
tervalle des sessions réglementaires, le catholicos ju-
geait devoir, en raison des circonstances, réunir un
synode général, ceux qu'il convoquait avaient 1'obli-
gation de s'y rendre 2. '

Pour assurer I'observation des résolutions prises en
assemblée générale, le métropolitain réunissait deux
fois par an les évéques de sa province 3. Cette réunion
avait surtout pour objet de régler les litiges entre évé-
ques. Ezéchiel statua que le synode provincial se tien-
drait dans la ville métropolitaine une fois par an seu-
lement, en seplembre 4. L’assistance & ce synode était
obligatoire. L’évéque qui dédaignait d'y assister, ou
qui se retirait avant la cléture de la session, ou bien
qui, étant légitimement empéché, négligeait d’envoyer
son adhésion, était blimé par le synode, parfois méme
interdit et déposé par le métropolitain et ses collegues.

Dans 1'administration de son diocése, I'évéque était

1. Syn. orient. (¢, xv), p. 380.
2. Syn.orient., p. 3.

3. 1bid.

4. Syn. orient., p. 381.




LA HIERARCHIE. 335

assisté d'un chorévégque qui dirigeait les paroisses ru-
rales. Le concile d'Isaac statue qu’il n'y aura, par dio-
cése, qu'un seul chorévéque. A I'époque que nous
étudions, il y avait, au-dessous du chorévéque, et
distinct de lui, un ou plusieurs visiteurs ou pério-
deutes'. Plus tard, au témoignage dAbdiso", les pé-
riodeutes prirent la place des chorévéques. Mais, & la
fin du vie siécle, les deux fonctions existaient séparé-
ment et sont mentionnées dans leur ordre hiérarchique
par le canon xxixd'ISo‘yahb I 2. Certainsévéchés avaient
an territoire trés étendu, et, sans doute, comprenaient
un grand nombre de paroisses rurales et de monastéres
éloignés des centres populeux. Plusieurs visiteurs
y étaient donc nécessaires.

Au-dessus du clergé rural se plagait le clergé ur-
bain, I'entourage immédiat de I'évéque. L’archidiacre
en était le personnage principal. En vertu de sa charge,
il devait « prendre soin des pauvres, s’occuper des
étrangers, régler et diriger toutes choses convenable-
ment dans le ministére de 'Eglise » 3. A Iui de disposer
dans I'église les exorcistes et les lecteurs, de distribuer
les semaines « aux prétres, aux diacres, aux sous-
diacres, pour qu'ils conférent le baptéme, qu'ils servent
i l'autel, qu'ils veillent sur le temple et son ornemen-
tation ». A lui de connaitre des différends qui peuvent
s'élever entre les ministres inférieurs, entre les laics et
les ecclésiastiques. Il était, en un mot, « le bras et la
langue de I'évéque ».

Les prétres et les diacres devaient remplir avec zéle
les fonctions liturgiques et vaquer aux devoirs de leur
ministére, en particulier recevoir avec bonté les pé-

1. Syn. orient,, p. 267, n. 2,
2. Syn. orient., p. 420.
3. Syn. orient., p. 267 et M4.



336 LE DROIT CANONIQUE DE L'EGLISE DE PERSE.

nitents et les instruire!. Les prétres n'étaient jamais
ordonnés avant I'dge de trente ans, et la cérémonie de
I'ordination avait lieu dans I'église, & I'exclusion des
endroits profanes?.

Les canons exigeaient du clergé inférieur une grande
dignité de vie. La fréquentation des auberges leur était
interdite, et aussi la participation aux banquets funé-
bres. On leur recommande de ne point se méler aux
affaires des séculiers, de ne pas préter a intérét et de
ne pas accepter d’étre intendants, procureurs ou avo-
cats. Le canon xvi d'Isaac ? déclare qu’on n’admettra
pas au diaconat et au sacerdoce des « jeunes gens qm
ignorent la doctrine des Ecritures ». Celui qui est in-
capable de réciter les psaumes de David par ceeur « ne
peut méme pas devenir sous-diacre ».

A la suite du concile d’Acace, tous les clercs, avant
de recevoir 'ordination du diaconat, durent se marier 4.
Cette régle, nous 'avons dit, s’étendait jusqu'aux évé-
ques et aux patriarches. Peu & peu, elle tomba en dé-
suétude pour les hauts dignitaires de I'Eglise dont
la plupart avaient embrassé la profession monastique.
Mais elle se maintint pour les clercs inférieurs. Acace
voulut méme que les prétres et les diacres pussent
convoler en secondes noces. En revanche, il punit trés
sévérement 'adultére et la fornication. On décida plus

. tard que les clercs n’auraient pas le droit d'épouser

des paiennes ni des femmes répudiées. L’alliance, &
certains degrés d'affinité ou de consanguinité, permise
aux simples fidéles, leur était rigoureusement inter-
dite.

1. Syn. orient., p. 434
2. Syn. orient., p. 430.
3. Syn. orient., p. 269.
4. Syn. orient., p. 303,



LA HIERARCHIE. 337

Au-dessous des prétres et des diacres, I'Eglise
orientale connaissait les sous-diacres appelés exor-
cistes au temps d'Isaac?, qui remplissaient aussi les
fonctions de portiers, et les lecteurs. Les « sanctifiés »
dont parle le canon vinn d'Isaac 2 étaient sans doute des
laics plus assidus aux offices de I'église, et, comme
nous dirions aujourd’hui, des membres de confréries,
analogues peut-étre aux povdlovres des Eglises de 'O~
rient romain.

Les biens ecclésiastiques étaient, nous 'avons vu,
placés sous le contréle del'évéque. lls n'étaient pas di-
rectement administrés par lui, mais par des économes,
ordinairement laics. Ainsi les biens personnels de 1'évé-
que et des clercs étaient nettement distingués des pro-
priétés de'Eglise dont les titres étaient renfermés dans
des archives spéciales. Les économes étaient choisis
par I'évéque parmi les notables de la ville, et il pou-
vait les révoquer. Mais, le siége vacant, ces notables
devenaient administrateurs suprémes jusqu'a la nomi-
nation d'un nouvel évéque. Aussi la fonction de I'éco-~
nome était-elle trés honorée. Pour lui faire mieux
apprécier I'étendue et la gravité de ses responsabilités.
Isaac avait prescrit une cérémonie spéciale {(c. xv).
« Les clefs de I'économat, dit-il, seront placées sur
I'autel, et celui qui deviendra économe les prendra sur
I'autel; quand il abandonnera 1'économat ou quand
T'évéque voudra qu'il le quitte, il ira placer les clefs
sur l'autel, comme méritant de reeevoir sa rétribution,
bonne ou mauvaise, du saint autel 3. »

. Les biens relevant de la mense épiscopale étaient
souvent trés considérables. Une cathédrale nestorienne

4. Syn. orient., p. 264, 267,
2. Syn. orient., p. 265.
3. Syn. orient., p. 268.



338 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

était toujours entourée d’'écoles, de bibliothéques et
d'hépitaux. De plus, sauf de trés rares exceptions, les
monastéres ressortissaient a4 I'ordinaire du lieu, qui
devait veiller & ce qu'ils fussent convenablement ren-
1és!. Les fonds nécessaires a l'entretien de ces pieux
instituts provenaient en partie de sources réguliéres :
collectes & la célébration de la liturgie, dimes et pré-
mices, mais aussi et surtout de la générosité privée :
fondations, offrandes ou legs.

Le législateur s’employait a protéger ces donations
contre la rapacité des héritiers et I'indélicatesse des

1.Les moines, d’aprésle concile d’Acace (p. 302), ne peuvent pas s’établir
dans les villes ou dans les environs des villes. Mais, au synode de Joseph
{p. 364), quelques évéques firent observer « que cetie pensée était con-
traire au christianisme et que les paiens et les Juifs se réjounissaient
de ce que la chrétienté ne se développait paset que la louange deDiea
ne s’accroissait pas ». Le patriarche permit donc et encouragea la con-
struction d'églises, de monasteres, de temples et de martyric dans les
villes et leurs environs, mais 4 la condition qu'on n’y administrerait
point ordinairement le baptéme et qu'on n'y célébrerait pas les saints
mysteres. I50°yahb I (c. 1x, p. 407) veut méme que les fidéles ne s’y rendent
pas le dimanche pour yfaireleurs offrandes, mais seulement en semaine.

L'évéque, nous 'avons dit, est le chef supréme des monasteres, Il ¥y
exerce sa juridiction ordinaire. Il surveille 1a geslion de leurs biens,
préside 4 Pentretien des bAtiments et 4 leur restauration, pourvoit, en
un mot, a tous leurs besoins. Il fait exécuter les canons concernant la
résidence a laquelle sont tenus les moines. La gyrovagie était rigouren-
sement interdite. « Que ceux qui ont revétu I'habit religieux, dit le canon
vii1 d'I$o"yahb{p. 406), et veulent vivre chastement et pauvrement aient une
habitation spéciale dans la demeure de leurs parents, ou avec les clercs
dans Véglise, ou avec les moines dans un monastére. 8i 'amour de la
doctrine les porte a aller 1a ot on trouve une meilleure instruction des
Livres saints, qu’ils se munissent de lettres pacifiques de I'évéque de
leur pays..., qu’ils soient soumis ou, comme clercs, au chef des clercs
ou, comme disciples, au chef des disciples, ou qu'ils vivent d’vn métier
respectable ou d’un travail honorable. »

Pour les femmes, les réglements sont encore plus sévéres. Elles ne
peuvent pas habiter isolément (p. 407) soit dans un monastére, soit
dans une cellule. « 8'il est possible, qu’il n'y ait aucun couvent de fem-
mes; 8'il yen aou si l'onen fonde, elles habiteront plusieurs ensemble
dans un méme monastére, c’est-i-dire au moins quatre ou cing. » Ces
monasteres doivent étre soigneusement clos; 'acces en est sévérement
interdit aux hommes.




LES SACREMENTS. 339

personnes attachées au service de 1'église. ISo*yahb I
dota le code ecclésiastique de minutieuses prescrip-
tions sur ce chapitre !. Le méme patriarche blime et
raille les fidéles qui, au lieu de contribuer & 1'entretien
de leur église paroissiale ou des monastéres voisins,
allaient au loin porter leurs aumdnes & quelque cou-
vent renommé. « ‘[ls prennent leur argent, et, comme
au son de la trompette, ils le montrent 4 la face du so-
leil et de la lune 2, » Ils « circulent de cété et d’autre,
comme des gens qui ont perdu leur Dieu, ne sachant
ou ils le trouveront ni ou il les écoutera... Ce sont des
malades qui ont besoin de la santé... » Ils ne craignent
pas de désobéir formellement & leurs supérieurs légi-
times. Ils sont ainsi « acéphales et autocéphales », et
comparables « au cancer qui n'a pas de téte » 3.

§ 2. — Les sacrements.

Il serait intéressant d’exposer les prescriptions du
droit canonique touchant I'administration des sacre-
ments. La collection des synodes nestoriens ne contient
guére malheureusement, pour I'administration dubap-
téme et de 'eucharistie, que des regles liturgiques que
notre plan ne nous permet pas d'étudier. Pour la pé-
nitence, nous ne possédons que des renseignements -
assez sommaires. Ils nous invitent & distinguer trois
sortes de pénitences :la pénitence canonique, la péni-
tence privée, la pénitence monastique.

La pénitence canonique proprement dite est imposée
pour des manquements publics aux lois ecclésiastiques.

1. Syn. orient., p. 404 et suiv.
2. Syn. orient., p. 409.
3. Syn. orient., p. 4%



340 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

Nous en connaissons deux exemples. Le premier est
tiré du concile de Maraba'. 1l s’agit des fidéles sécu-
liers qui ont épousé la femme de leur frére. On les
engage a s'en séparer. « S'il leur est difficile, s’ils ne
peuvent laisser leur femme.... nous décidons qu’ils
jetineront tous les deux — je veux dire celui qui a pris
la femme de son frére et celle qui s'est unie & son beau-
frere — pendant un an, également; ils prieront et
supplieront Dieu & cause de leurs fautes, et, comme
rachat de leur péché, ils donneront aux pauvres et
aux malheureux de I'église de leur ville ou deleur vil-
lage une partie convenable, selon leur position, de
P'héritage qu'ils possédent, et on leurdonnera 'absolu-
tion. » L’autre exemple se rencontire dans le canon 1
d’Ezéchiel qui traite de la réconciliation des Mesal-
liens 2. On impose aux prétres hérétiques une année
de pénitence « pour la réception des saints mys-
téres et la communion avec les fidéles. Pour les moines
et lesclercs inférieurs, ainsi que les simples laics, qu'on
leur impose une pénitence de six mois et qu'ils parti-
cipent ensuite [aux sacrements] avec les fidéles ».

La pénitence privée est d'un tout autre caractére.
Elle a traitnon plusaux irrégularités extérieures, mais
aux péchés secrets. ISo°yahb I, dans son canon vradressé
a Jean, évéque de Darai 3, traite longuement « de celui
qui a péché secrétement et se repent en secret, mais
craint de se dévoiler de peur d'étre découvert et d’avoir
a souffrir la violence et le mépris des cruels et des mo-
queurs, et ne pourra-t-il, de quelque maniére, se corri-
ger, trouver sa guérison et éviter de périr ». Mais,
quelque important que soit ce texte, il est unique, et,

1. Syn. orient., p. 337.
2. Syn. orienl., p. 375.
3. Syn. orient., p. 433.



LES SACREMENTS. 34

par conséquent, il est difficile d’en extraire une théorie
parfaitement solide de la pénitence privée (sacramen-
telle) chez les Nestoriens. Si nous 'avons bien compris,
le probléme se pose ainsi : il faut se repentir de ses
péchés pour en obtenir le pardon. Le moyen le plus
simple est d'aller les révéler au prétre et d’en obtenir
I'absolution. Cependant, ce moyen n'estpas a la portée
de tous, parce que beaucoup de prétres sont sans pres-
tige, sans science, sans miséricorde, et que plusieurs ne
savent pas garder les secrets qui leur ont été ainsi
confiés. ISo°yahb fait observer aux fidéles qu'il ne faut
pas se laisser détourner de la pénitence par des considé-
rations de cette nature. « Si le pécheur, dit-il, craint de
manifester ses souillures, parce qu'on ne trouve paspar-
tout des prétres justes et prudents, que ce pécheur
prenne la peine d'aller 14 ou sont des prétres prudents
et miséricordieux. » Il ajoute, d'ailleurs, qu'on peut ob-
tenir le pardon de Dieu, sans l'intermédiaire des prétres.
« Nous en connaissons d'autres qui, seuls en présence
de Dieu, ont trés laborieusement et patiemment guéri
leurs blessures, parce qu'ils n’avaient confiance en per-
sonne. Témoin cebienheureux évédque, qui, contraint
par la violence, apostasia et sacrifia aux idoles ; s’étant
ensuite échappé, il cracha & la face du monde et il s’en
éloigna totalement; il demeura en un certain lieu sans
voir personne ni étre vu de personne, pendant trente-
sept ans, Il lui fut dit dans une révélation : « Mainte-
nant, ta pénitence a été acceptée. Jusqu'a présent
tu as été pénitent; tu as fait pénitence laborieusement
et consciencieusement pour ta réconciliation; main-
tenant et désormais, pendant ce qui te reste de vie,
travaille 4 ta sanctification ».

Il ressort de ce texte, croyons-nous, 1°) que la péni-
tence privée ne nécessitait pas rigoureusement l'inter-



342 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

médiaire du prétre; 2°) que la confession faite au prétre,
la pénitence et les conseils qu'on en recoit sont le
moyen le plus ordinaire, le plus facile et le plus effi-
cace d’obtenir la rémission des péchés; 3°) que les fidéles
devront faire toute diligence pour employer ce moyen;
les prétres de leur cété s’appliqueront i les y encou-
rager en se montrant accueillants, miséricordieux, et
« en placant des portes et des verrous & leurs lévres,
pour ne pas violer et disperser les secrets des paroles
des fideles ».

La pénitence monastique dont il est question dans le
pacte des moines de Bar Qaiti avec Sabriso® est une
pénitence d’ordre ala fois privé et disciplinaire {. Elle
s'étendait aux péchés contre Dieu etaux manquements
4 la régle; elle tenait de la coulpe et de la pénitence
sacramentelle. Elle nous rappelle assez bien la péni-
tence dont Afraat a fait le sujet d’'une de ses homé-
lies 2. _

Le mariage a été, de tout temps et dans toutes les
provinces ecclésiastiques, I'objet d’une réglementation
minutieuse et pressante. Mais une semblable législa-
tion n’était nulle part plus nécessaire que dans I'Eglise
nestorienne. Les moeurs des Persans étaient, en effet,
fort dépravées, et la notion méme de 'inceste parait
leur avoir été absolument inconnue.

C’est & Maraba que revient I'honneur d'avoir formulé
avec précision les régles du mariage chrétien3. Ses suc-
cesseurs ne firent. guére que reproduire et commenter
ses canons. La bigamie est sévérement interdite. De
méme, le catholicos condamne cenx « qui ont 08é s’appro-
cher de la femme de leur pére, ou de la femme de leur

1. P, 464. .
2, Voir plus haut, ch. 1.
3.P.335 et suiv.



LE POUVOIR JUDICIAIRE. 343

oncle, frére de leur pére, oude la femme de leur oncle,
frére de leur mére, ou de leur tante, sceur de leur pére,
ou de leur tante, sceur de leur mére, ou de leur sceur,
ou de leur belle-fille, ou de leur fille, ou de la fille de
leur femme, ou de la fille de leur fils, ou de la fille de
leur fille, ou dé la petite-fille de leur femme, comme
les mages; ou de la femme de leur frére, comme les
Juifs, ou d'une infidéle, comme les paiens ». Aussi
les mariages mixtes étaient sévérement prohibés. De
pareilles unions sont illégitimes et doivent étre dis-
soutes « dans un laps de temps d'un, de deux, tout au
plus de trois mois ou d'un an ». Ce délai est accordé
pour faciliter le réglement des affaires en cours. Maraba
tolére, pour les laics, non pour les clercs, que celui
qui aurait épousé la femme de son frére et qui verrait
trop d'inconvénients 4 s’en séparer, puisse se racheter
par une pénitence convenable.

$ 3. — Le pouvoir judiciaire.

Le pouvoir judiciaire étant le corollaire naturel du
pouvoir de juridiction, il est pareillement hiérarchisé. Il
était sévérement interdit & un clerc inférieur de se cons-
tituerle juge de son supérieur. Si I'inférieur croit avoir
été condamné injustement, il ne peut pas se révolter ni
mettre en jeu des influences étrangéres, mais il doit for-
mer un recours devant le métropolitain et son synode
provincial, si le jugementa été porté par I'évéque; de-
vant le synode général et le patriarche, si le jugement
a été porté par un métropolitain. Cet appel n’est nul-
lement suspensif, il est seulement dévolutif. Ainsi en
a décidé Maraba dans son canon xxxix : « Quand un
diacre est censuré par un prétre, ou un prétre par son



344 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

visiteur, ou le visiteur par I'évéque, ou I'évéque parle
métropolitain, ou le métropolitain par le patriarche,
alors méme qu’on dirait que celui qui a été interdit I'a
été injustement, cependant I'interdit doit étre observé
avec vigilance et celui qui a été interdit doit demeurer
sous sa censure; celui qui a été censuré demandera
justice contre celui qui I'a censuré dans 'assemblée
générale, et, dés que la chose aura été examinée dans
I'assemblée, leur jugement sera accompli comme le
prescrit la justice ! ».

Les censures ecclésiastiques étaient en Orient, comme
dans le reste de 'Eglise, I'excommunication ou ana-
théme, l'interdit et la suspense. L’excommunication
pouvait étre perpétuelle. Dans certains cas, elle était
absolument irrévocable?,. Nul, pas méme le patriarche,
ne pouvait remettre la peine portée (il s'agissait évi-
demment de manquements trés graves ayant entrainé
la déposition). Il était alors défendu de prendre le
parti des excommuniés et de se porter & leur secours.
Mais il y avait des excommuuications mineures, des
anathémes que formulaient les uns contre les autres
les ecclésiastiques appartenant 2 des factions oppo-
sées. Quelques-uns avaient méme pris I'habitude de
s'anathématiser eux-mémes, non seulement par ma-
niére de juron, mais encore par écrit signé et scellé.
I8o°yahb I3 critique cette pratique, mais en des termes
adoucis, qui nous laissent soupgonner que personne
n'y attachait d'importance.

11 faut en dire autant des usages mentionnés dans

1. Syn. orient., p. 561. Si l'on partage les doutes que nous avons
exprimés plus haut (p. 187, n. 2) touchant ’authenticité de ces canons, on
se reportera au canon xxur de Joseph (p. 365) qui est rédigé dans des
termes presque identiques.

2. P. 413.

3. P. 43G.



LE POUVOIR JUDICIAIRE. 345

le canon 1x a Jean de Darai !. Les fidéles vertueux
considéraient que le prétre avait entendu pronon-
cer un anathéme quand il disait : « Ne fais pas telle
chose, ne dis pas telle chose ». Le patriarche statue
que cette formule est insuffisante. I1 faut dire : « II
ne t'est pas permis » et ajouter : « Par la parole de
Dieu ». Nous apprenons, par le méme canon, que les
prétres usaient fréquemment de I'anathéme pour faire
avorter les procés et mettre fin aux contestations.

L'interdit fut soigneusement réglementé par le méme
catholicos I30°yahb2. Il faut en user trés sobrement. On
ne peut s'interdire de collégue & collégue, méme s'il
s'agit de deux évéques ou de deux métropolitains, sans
I'assentiment écrit du patriarche. Les supérieurs eux-
mémes ne pouvaient prononcer l'interdit contre un
inférieur sans beaucoup de circonspection. Le métro-
politain ne peut interdire un évéque de sa province
qu’avec 'approbation de la majorité du synode provin-
cial. Le patriarche ne peut, sans des raisons trés gra-
ves, interdire un métropolitain ou un évéque qu'en
compagnie et en présence d'un évéque.

L’évéque doit toujours faire connaitre au prétre qu'il
censure la raison de l'interdit qu'il a prononcé3. Le
patriarche, si des dénonciations contre un métropo-
litain lui parviennent, doit commettre 'examen de la
cause au métropolitain et aux évéques de I'éparchie
voisine, et, s'ille peutfacilement, évoquer 1'affaire a son
propre tribunal et convoquer en sa présence accusateurs
et accusé. Sil'on songe que les recours en appel étaient
facilités par la fréquence des réunions synodales, on
conclura que la législation judiciaire de I'Eglise nesto-

1. Syn. orient., p. 437.
2. Syn. orient., p. 121.
3. Ibid.



346 LE DROIT CANONIQUE DE L’EGLISE DE PERSE.

rienne était assez libérale, malgré son apparente ri-
gueur.

La suspense et la réduction a la communion laique
¢taient prononcées surtout contre les cleres inférieurs,
contre ceux, en particulier, qui contrevenaient a la
discipline matrimoniale. La suspense devait étre pro-
noncée et observée, d'apres des régles analogues a
celles qui régissaient V'interdit.

Un dernier probléme se pose au sujet des pénalités
canoniques. Etaient-elles sanctionnées par le bras sécu-
lier ? On ne peut pas donner & cette question de réponse
générale. Les rapports de la justice ecclésiastique et de
la justice royale variaient & I'infini suivant les personnes
et les circonstances. Si le monarque était favorable au
patriarche, ou si les juges canoniques trouvaient d’assez
puissants intercesseurs, les fonctionnaires royaux se
mettaient a la disposition des supérieurs ecclésias-
tiques. C’est ce qui advint lors du concile d'Isaac et de
Maruta, comme nous 'avons exposé en son lieu. Pour
le vi* siécle nous citerons, entre plusieurs autres,
le cas d’Abraham, fils d’Audmihr. Cet évéque intrus,
reconnu coupable devant toutes les juridictions sécu-
liéres, fut condamné par elles & é&tre rasé, barbouillé
de suie, torturé et emprisonné a perpétuité.

» Yoir 'acte de déposition de cet Audmihr, Syn. orient., p. 326.



CONCLUSION

Si I'on veut, au terme de cette étude, dégager quel-
ques-uns des caractéres qui distinguent I'Eglise de
Perse des autres églises autonomes du haut moyen 4ge,
une observation s'impose tout d’'abord : seule entre
toutes, elle n’a jamais joui de la protection officielle de
I’auntorité séculiére.

Depuis l'origine de leur dynastie jusqu’a son déclin,
les rois Sassanides, par nécessité politique autant que
par inclination personnelle, demeurérent fermement
attachés a la religion nationale des Iraniens : le maz-
déisme. Quand Constantin eut solennellement abjuré
le paganisme, Sapor ‘1 fut conduit & considérer ses
sujets chrétiens comme des auxiliaires éventuels des
Romains, ces éternels rivaux des Perses : d'ou la san-
glante persécution qui décima si cruellement les jeu-
nes chrétientés de 'Assyrie et de la Chaldée. La situa-
tion de ces églises s'améliora notablement lorsque 4 la
sollicitation des ambassadeurs byzantins, et a la faveur
d’une tréve éphémére conclue entre les deux empires,

-Tazdgerd I** eut permis et encouragé la réorganisation

de la hiérarchie; mais surtout quand, ala fin du v® sié-
cle, par suite du triomphe du nestorianisme dans les
contrées soumises aux Sassanides, un fossé infranchis-



348 CONCLUSION.

sable se fut creusé entre les deux grandes fractions
de la Syrie chrétienne.

Elle n’en demeura pas moins toujours précaire, par-
fois critique. Si le dernier supplice ne menaca plus
guere que les transfuges du mazdéisme, quand ils
étaient dénoncés aux magistrats par le clergé zoroas-
trien, trop souvent, dans les districts éloignés de la
capitale, les églises furent pillées ou détruites au gré
des mages ou des fonctionnaires provinciaux; trop
souvent aussi l'élection des évéques, et celle méme
du catholicos, fut entravée ou retardée par le mauvais
vouloir du prince, ou les cabales de ses favoris. Sous
le régne de Chosrau II, les intrigues du sérail eurent
une ficheuse répercussion jusque dans les assemblées
synodales et les colloques des controversistes.

Si I'on songe, toutefois, aux étranges bouleverse-
ments que causa la politique religieuse des Césars
chrétiens, celle d'un Constance ou d'un Justinien, par
exemple, on est amené 4 se demander sile régime
persan, en apparence si défavorable, ne fut pas plus
propice que la tutelle byzantine au développement nor-
mal de U'Eglise et & I'efficacité de sa propagande, biens
plus précieux pour elle que les priviléges qu'a pu lui
valoir le patronage des gouvernements les plus ortho-
doxes. .

Quoi qu'il en soit, d¢s le début du vir® siécle, I'E-
glise persane pouvait aisément soutenir la compa-
raison avec les autres groupements autocéphales, tant
pour son expansion territoriale que pour le nombre de
ses fideles et la vitalité de ses institutions. A la vérité,
la chrétienté nestorienne ne saurait se glorifier d'a-
voir produit des théologiens, des orateurs ou des po-
1émistes comparables & Origéne, 4 saint Jean Chrysos-

tome, ou a saint Athanase, mais elle a connu des



CONCGLUSION. 349

réformateurs comme Maraba ou Abraham « le pére
des moines », des hommes d’action comme Barsauma
de Nisibe ou Babai le Grand. Il est juste d’ajouter que
si notre culture esthétique était moins éloignée de
celle des vieux Syriens, peut-étre nous associerions-
nous aux éloges emphatiques que les Orientaux décer-
naient au mérite littéraire d'un Narsés,

L'invasion de I'Islamisme, outre les meurtres et les
déprédations inséparables d'un pareil mouvement,
amena parmi les chrétiens de nombreuses défections,
particulierement chez ceux de la péninsule arabique et
des provinces méridionales de I'Iran. Mais lorsque I'a-
vénement de la dynastie Abbaside eut mis fin aux
dissensions intestines des conquérants arabes et as-
suré la paix et la prospérité dans toute I'étendue de
I'empire musulman, I'Eglise nestorienne acquit un
prestige et une influence qu'elle n’avait sans doute
point connus sous la domination des Sassanides. Le
catholicos, qui avait dd depuis longtemps abandonner
Séleucie, dépeuplée et ruinée, vint se fixer & Bagdad,
la nouvelle métropole de I'Islam. Les annalistes signa-
lent, il est vrai, pour le 1x® siécle, quelques persécu-
tions de courte durée sous les califes Harun ar-Ra-
schid et Mutawaqqil; ce n’étaient la que des orages
passagers, et sans lendemain.

Les chrétiens occupaient les plus hautes charges de
la cour, soit comme médecins des califes, soit comme
secrétaires des émirs. [ls initiérent alors leurs maftres,
jusque-la rudes et ignorants, a la philosophie, & I'as-
tronomie, & la physique et 2 la médecine des Grecs, et
traduisirent en arabe les traités d’Aristote, d’Euclide,
de Ptolémée, d’Hippocrate, de Galien et de Diosco-
ride. Gabriel et Georges Boktiso®, et Honein ibn-Ishaq,
pour ne mentionner que les plus connus, appartenaient

20



350 CONCLUSION.

a la communauté nestorienne. Ils furent, en un sens
trés vrai, les précurseurs de ces grands aristotéliciens
dont les ouvrages, répandus et vulgarisés dans 'occi-
dent latin, y provoquérent, au xi® siécle, une féconde
mais trop bréve renaissance philosophique.

La conquéte de Bagdad par les Mongols (1258) ne
porta aucun pré]udlce a I'Eglise. Les vainqueurs ju-
gerent utile de s’appuyer sur les populations chré-
tiennes pour achever la débécle de I'empire Abbaside.
D’importantes missions politiques furent alors confiées
a des évéques. Le catholicos Iahbalaha III, un Chi-
nois, envoya au pape Nicolas IV, au nom du roi Ar-
gun, une ambassade pour négocier l'alliance des
Francs avec les Mongols, en vue d’anéantir définiti-
vement 1'Islam (1288). A ce moment, lEghse nesto-
rienne atteignit sa plus grande expansion territoriale.

L'Inde méridionale, la Chine ou d'importantes co-
lonies chrétiennes existérent dés le vin® siéele, le
Turkestan dont la plupart des tribus étaient conver-
ties depuis longtemps et avaient a leur téte des princes
chrétiens, comprenaient, en y joignant les provinces
qui constituaient le domaine propre du catholicos,
environ une centaine de diocéses, groupés en vingt-
cing circonscriptions métropolitaines,

Lorsque les khans Mongols furent devenus maho-
métans, cette brillante prospérité déclina rapidement.
Le fameux Timour persécuta les chrétiens, ou plutdt
les engloba dans les massacres effroyables qu'il ordon-
nait sur le passage de ses hordes. De son régne
date la ruine et la désolation de I'Asie antérieure.
Les Tures suivirent les mémes errements ; les guerres
interminables qu'ils soutinrent contre les chiites de
Perse ont changé en désert les contrées autrefois
les plus peuplées -et les plus riches du monde.



CONCLUSION. 351

Dés le xv° siécle, on ne trouvait plus guére de chré-
tiens au sud de Bagdad; dans les autres vilayets de
la Mésopotamie leur disparition fut moins prompte et
moins radicale. Aumilien duxvr®siécle (1551),lors d'une
vacance du siége patriarcal, la hiérarchie comprenait
un seul métropolitain, et trois évéques. Mécontents
du nouveau catholicos élu, ou, pour mieux dire, imposé
par le métropolitain, les évéques se séparérent de sa
communion et s’'unirent 4 'Eglise romaine; le pape
Jules III consacra leur candidat Jean Sulaka, abbé du
cloitre de Rabban Hormizd, en qualité de « patriarche
des Chaldéens ». La communauté des « Chaldéens
unis » a subsisté depuis cette époque. Elle compte
plus de 30.000 membres groupés pour la plupart dans
les districts qui avoisinent Mossoul,

Dans le massif montagneux du Kurdistan, entre le
lac de Van et le Grand Zab, végétent 70.000 Nesto-
riens qui gardent jalousement comme un patrimoine
national les traditions, les coutumes et, malgré de gra-
ves altérations, la langue de leurs ancétres. L'Europe
apprendra quelque jour qu'ils se sont ralliés & leurs
compatriotes catholiques, & moins que ce ne soit aux
orthodoxes russes ou aux anglicans de la mission
ameéricaine d'Ourmiah, pour des motifs dont les plus
convaincants, peut-étre, seront étrangers & la théo-
logie. Déplorables héritiers d’une Eglise qui pendant
onze siécles a été, pour les populations de I'Asie an-
térieure et de I'Extréme-Orient, la dispensatrice dc
1a civilisation et de la culture chrétienne!






TABLE SYNCHRONIQUE

DES ROIS DE PERSE ET DES PATRIARCHES;

PATRIARCHES

250-300 Evangélisation de la
Perse.

Vers 310 : Papa.

341 - Simon Barsabba‘e.
342 - Sahdost.

346 + Barba‘$emin.
346-383. Vacance.

383-399 Tomarsa? Qayoma?

Isaac 399-410.
Ahaid10-415. .
Tahbalaha 415-420.
Ma‘na (420) [Farbokt].
DadiSo* 421-456.
Babowai 457-184,
Acace 485-495/6.

Babai 497-502/3.

ROIS !

Ardasir 226-241.
Sapor v 241-272.
Bahram I* 272-273.
Bahram I 273-276.
Bahram I 276-293.
Narsé 293302,
Hormizd II 302-309.
Sapor II 309-379.

Ardasir 11 379-383.
Sapor IIT 383-388.
Bahram IV 388-399.
Iazdgerd I 399-420.

Bahram V 420-438.

lazdgerd II 438-457.

(Hormizd II) Pérdz 457 (4539)-
484.

Balas 484-488.

Qawad I 488-5331.

(Zamasp 496-498.)

1. La liste des rois Sassanides par ordre chronologique est empruntée
A4 NOELDERE, Geschichte der Perser und Araber (Tapani), p. 435,

20,



K1 TABLE SYNCHRONIQUE.

PATRIARCHES

Sila 505-523.

Narsés et Klisée 524-530.
Paul 539.

Maraba 540-552.
Joseph 552-567.
Ezéchiel 570-581.
I$o‘yahb 1 582-595.
Sabriso¢ 596-601.
Grégoire 605-/6-608/9.
608/9628 Vacance.
ISofyahb 11 6286413,

ROIS

Chosraul* AnoSarwan 531-578.

Hormizd 1V 579-590.
Chosrau II Parwéz 590-628.

De la mort de Chosrau 1I4 Fa-
vénement de lazdgerd 111628-
632. :



TABLE DES MATIERES

] 5013 (o Vo) /AN Ceerraeeaaes .
PREFACE. ......ovvnn. et etaee e it e e et araraan .
BIBLIOGRAPHIE, . . oottt e st e ieieiaeaenrnnarans e

CHAPITRE PREMIER

LES ORIGINES DU CHRISTIANISME EN PERSE

I. L’empire des Sassanides. Son organisation intérieure.

Races et religions. — 1I. Traditions légendaires concer-

nant I'introduction du christianisme en Perse, — 111, Cri-

| tique de ces traditions. — IV. La chrétientd d’Orient
avant le milicu du mre siecle.............. fererersnnans

| CHAPITRE I

Pages,
IX

X1
Xv

L’ORGANISATION DE L'EGLISE DE PERSE AU COMMENCE-

| MENT DU IV® SIECLE
| L. L’ccuvre de Papa : ses luttes pour établir la primauté du
| siége de Séleucie-Ctésiphon. — II. L’institution monas-

tique. — IIl. Le dogme et la discipline. — IV, Les adver-
saires du christianisme : juifs, mages, hérétiques......

CHAPITRE III

LA PERSECUTION DE sapor 11 (339/40-379)

1. Les Chrétiens et le pouvoir royal. Causes de la perséeu-

18



370 TABLE DES MATIERES.

P
tion générale,—II. Critique dessources hagiographiques.
— III. Caractéres généraux de la persécution de Sapor.
— 1V, Analyse des principales Passions................. 43

CHAPITRE IV

LA REORGANISATION DE L'EGLISE DE PERSE

—

. L’état des chrétientés persanes depuis la mort de Sa-
por 1I jusqu'a 'avénement de Iazdgerd I (379399). — II,
Les négociateurs de la paix religieuse : Maruta, Isaac et
Tazdgerd I**. — IIl. Le concile de Séleucie (410), — IV,
Les successeurs d’lsaac : Ahai et lahbalaha (4110420).... 83

CHAPITRE V

LES PERSECUTIONS DU CINQUIEME SIECLE

La persécution de lazdgerd I et de Bahrém V. — 1L
Le catholicat de Dadiso® (421-456). — III. La persécu-
tion de lazdgerd I1. Le catholicat de Babowai (456-485).... 104

—

CHAPITRE VI

LE TRIOMPHE DE LA DOCTRINE NESTORIENNE

—

. Barsauma, de Nisibe. Ses luttes contre les monophysites.
— II. Ses démélés-avec les catholicos Babowai et Acace.
— III. La décadence de I'Fglise de Perse depuis l'avéne-
ment de Babai jusqu'a celui de Maraba (497-510)....... 131

CHAPITRE VII

LA REFORME DU VI® SIECLE

—

. Le régne de Maraba. Chosrau I et les chrétiens (540-552).
— II. Le catholicos Joseph. Sa déposition (552-567). —
lIL. Les Pontificats d’Ezéchiel et d'ISo'yahb I (569585)... 162



TABLE DES MATIERES. 31

CHAPITRE VIlI

CHOSRAU II ET LBS CHRETIENS

Pages,
1. L’avénement de Chosrau II. Catholicat de Sabrifo, —
II. Les progrés desJacobites en Perse. Gabriel de Siggar.
Le catholicos Grégoire. Interrégne. Yazdin I'Argentier. —
L. L’invasion des Perses dans l'empire byzantin; re-
vanche d’Héraclius. Chosrau persécute tous les chrétiens.
Sa mort. —IV. L’avénement d’I$o'yahb II. L’organisation
de I'Eglise jacobite en Perse (628). Chute de Fempire des

Sassanides............. e ar e 208

CHAPITRE IX

LE DEVELOPPEMENT DE LA THEOLOGIE NESTORIENNE

by

. Formation dela christologie nestorienne en Occident, de-
puis les origines jusquau licenciement de I'Ecole des
Perses (428-457). — 1I. Fixation de l'orthodoxie persane
(457-553). — III, La querelle des Trois Chapitres ctles con-
troverses origénistes. Leur répercussion en Perse. — La
dogmatique officielle au début du viesiéele............ 247

CHAPITRE X

LES ECOLES NESTORIENNES

—

. Les Ecoles de Scleucic et de Nisibe. — Il Le réglement
intéricur de I'Ecole de Nisibe ; 'organisation des études. 3238

CHAPITRE XI

L'INSTITUTION MONASTIQUE

. 8aint Eugéne et les traditions l1égendaires sur origine du
monachisme, — [I. Abraham de Kagkar, Le « Grand Mo-
nastére ». — IIIT La régle monastique................ . 302



372 TABLE DES MATIERES.

CHAPITRE XII

LE DROIT CANONIQUE DE L'EGLISE DE PERSE

Pages,

I. La hiérarchie. — 11, Les sacrements. — 111, Le pouveir
Judiciaire........ooiiiiiiiiiiiinn Ceeierrrnaieeany 32
CONCLUSION  t ettt vt esa s er e nanetsenanennanenans 37

TABLE SYNCHRONIQUE DES ROIS DE PERSE ET DES PATRIARCHES.. 353
INDEX DES NOMS PROPRES. vuvatvuurorevnrruncensosarneinrnes 355

Maps of the Sasanian Empire, at Wikipedia.

TYPOGRAPHIE FIRMIN-DIDOT ET C'%, — MESNIL (EURE).



https://www.google.com/search?newwindow=1&q=Maps+%2B+Sasanian+site:https://en.wikipedia.org/wiki+/&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwiN6Kry1bP_AhVwmIkEHRYtB94Q0pQJegQICBAB&biw=1215&bih=827&dpr=0.9

	Page de titre
	Table des matières
	Préface
	Bibliographie
	1. Les origines du christianisme en Perse
	2. L'organisation de l'église en Perse au commencement du IVe siècle
	3. La persécution de Sapor II (339/40-379)
	4. La réorganisation de l'église de Perse
	5. Les persécutions du Ve siècle
	6. Le triomphe de la doctrine nestorienne
	7. La réforme du VIe siècle
	8. Chosrau II et les chrétiens
	9. Le développement de la théologie nestorienne
	10. Les écoles nestoriennes
	11. L'institution monastique
	12. Le droit canonique de l'église de Perse
	Conclusion
	Rois et Patriarches de Perse
	Index
	Cartes
	Table des matières



